

### <mark>شعر الموسين</mark> في العصر العباسي

د. عبدالمجيد الإسداوي





## شعر الموسوسين في العصر العباسي

دراسة نصية وصفية تحليلية

د. عبدالمجيد الإسداوي



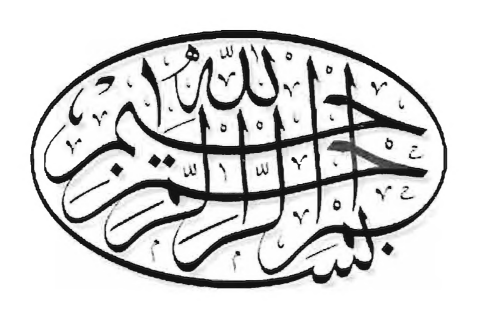
#### رئيس التحرير د. عثمان بن محمود الصيني

الرياض – طريق صلاح الدين الأيوبي (الستين) – شارع المنفلوطي

ھاتف: 4778990 - 4778990 فاكس: 4766464

ص. ب **5973** الرياض **11432** المملكة العربية السعودية

www.arabicmagazine.com - info@arabicmagazine.com



ح المجلة العربية، 1434هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

الأسداوي، عبدالمجيد

شعر الموسوسين في العصر العباسي: دراسة نصية وصفية تحليلية. / عبدالمجيد الأسداوي ـ الرياض، 1434هـ

272 ص، 21x14 سم

(كتاب المجلة العربية: 198)

ردمك: 1-978\_603\_8086\_97

1 ـ الشمر المربي – المصر العباسي 2 ـ الموسوسة 1. العنوان ب. السلسلة

ديوي 811.5 811

رقم الايداع: 1434/ 1434

ردمك: 1-978\_603\_8086\_97

# المئيلي

### المحتويات

| 7  | • المقدمة                                               |
|----|---------------------------------------------------------|
| 11 | • الفصل الأول<br>الوسوسة في الفكر القديم والمعاصر       |
| 27 | • الفصل الثاني<br>مع الشعراء الموسوسين في العصر العباسي |
| 45 | • الفصل الثالث<br>مضامين شعر الموسوسين                  |
| 12 | • الفصل الرابع<br>التشكيل الجمالي في شعر الموسوسين      |

#### مقدمة

#### بسم الله الرحمن الرحيم

«قل أعوذ برب الناس، ملك الناس، إله الناس، من شر الوسواس الخناس، الذي يوسوس في صدور الناس، من الجنة والناس»

(سورة الناس)

وبعد:

فموضوع هذا البحث هو (شعر الموسوسين في العصر العباسي دراسة نصية وصفية تحليلية) تدلف إلى النصوص الشعرية، موضع الدرس مباشرة، تستنطقها، وتحاول ترويضها، واسترفاد معالم فنيتها، من خلال التواصل مع عطاءاتها الممتدة، عبر الزمان والمكان، دون التعريج، إلا نادراً، على المرويات، والأخبار التاريخية، وما يتصل بها، مما نقلته المصادر والمراجع المعنية في تأريخها، وكشفها النقاب عن جوانب من حيوات هؤلاء الشعراء وإشاراتها إلى أشعارهم، وبعض قضاياها وخصائصها الفنية.

ويسلك الباحث، في هذا البحث قواعد (المنهج الوصفي التحليلي)، الذي يدرس الظاهرة الأدبية من نواحيها المختلفة، مع الاستفادة ما أمكن، من بعض نتائج (المنهج النفسي)، الذي يربط بين الأديب من جهة، وبين حاجاته، ودوافعه، وسلوكه، من جهة أخرى.. وقد دفعتني طبيعة البحث إلى تقسيمه لقسمين رئيسين متكاملين، أولهما: يعنى بدراسة مضامين شعر هؤلاء الشعراء، والآخر يختص بدراسة تشكيله الجمالي.

وقد صدرت القسم الأول، من هذين القسمين بوقفة متأنية مع (الوسوسة)،

وأخرى مع الشعراء الموسوسين في العصر العباسي.. وحاولت في الأول استيضاح معالم الطريق للبحث، بسبر أغوار معنى (الوسوسة) في اللغة، والاصطلاح، من خلال استقراء ما تيسرلي من المصادر والمراجع المعنية القديمة والمعاصرة..

وأشرت في الوقفة الثانية إلى خلاصة الأخبار، والمرويات التي تناقلتها كتب التاريخ والأدب، ونحوها، عن حيوات هوالاء الشعراء، وبخاصة فيما يتصل بإصابتهم بالوسوسة، أو نسبتهم إليها.. وفي دراستي مضامين شعرهم قسمته ثلاثة أقسام متكاملة ومتداخلة، بدأتها (بالبوح الذاتي) الذي قصدت به صدى أحاديث الشعراء عن أنفسهم، في تأملاتهم، وتعمقهم بذواتهم، وكشفهم النقاب عما قد يختلج بها من أحاسيس ومشاعر متباينة، تواكب مواقفهم الإنسانية والأدبية التي عايشوها..

وبعد هذا القسم من مضامين شعرهم درست شعرهم الاجتماعي، وشعر الطبيعة، محاولاً الإجابة عن سؤال راودني كثيراً عن مدى تأثرهم، في مضامين شعرهم بما أصيبوا به، أو نسبوا له من علة، أو مرض.

وفي دراستي تشكيلهم الجمالي في شعرهم وقفت قليلاً عندو حدات النصوص الشعرية في أشعارهم، منتقلاً منها إلى دراسة موسيقاها، من خلال ما أسميته (الإيقاعية)، وقد تفرعت، في هذا البحث، إلى دراسة أوزانهم، وقوافيهم، وما واكبهما، وما نتج عنهما من روافد الموسيقي الداخلية المعروفة في دراسات القدماء والمعاصرين. عنتماً بالوقوف عند بناء لغة شعرهم وصوره الفنية، مذيلاً بقائمة المصادر، والمراجع، التي استفدت منها في إعداد هذا البحث.

والله الموفق والمستعان..

### الفصل الأول

#### الوسوسة في الفكر القديم والمعاصر

الوسوسة (بوزن: الفعللة)، والوسواس، والوسواس (بوزني: الفعلال، والفعلال، وبفتح الواو الأولى، وكسرها، مع فتح الواو الأخرى، وتسكين السين فيهما): مصدر رباعي من الفعل اللازم: (وسوس: يوسوس).. وتجمع على (الوساوس) بوزن: (فعالل)، و(الوساويس)؛ بوزن (فعاليل) ويشتق منها اسما الفاعل: (الموسوس)، والمفعول: (الموسوس) له، أو إليه، وهو الذي تلقى إليه الوسوسة(1)

وقد جاءت كلمة (الوسواس) بمعنى صوت الحلي، والهمس، والإلقاء الخفي على لسان الأعشى الكبير (ميمون بن قيس، ت 7هـ)(2):

ينظر بالتفصيل:

تفسير بحاهد، 2/707، وديوان الأوس، 570، والمحتاج (وسوس)، 3/80، والمحتاج (وسوس)، 3/80، والمخيص اليبان، 366 – 236، ولطانف الإشارات، 3/707، والمحر المحيط، 23/80، والمحاسط المحيط، 23/80، والمحاسط التاويل، 7/325، والمحسر المحيط، 10/370، ومعام التزيل، 7/325، والمفسير القيم، 600–601 والنسر الكبير، 4/603، 197/32، والمعرط، (وسوس)، 748، ولسان العرب، (وسوس)، 15/20، والمعرم المشور، 8/603، والميزان، 197/30، والمعجم الوسيط، (وسوس)، ومعجم الفاظ القرآن الكريم 2/117، والمعجم الأساسي، (لا روس)، (وسوس)، 170، ومعجم السمع والمسموعات، 102. وفي (الجامع): تقل القرطبي قول الفراء الأساسي، (لا روس)، (وسوس)، 90، ومعجم السمع والمسموعات، 102. وفي (الجامع): تقل القرطبي قول الفراء (الوسواس)، معنى الاسمء أي (الموسوس)، وبكسر الواو (الوسواس)، معنى المصدر: (الوسوسة)، وفي (الكشاف) قال الزخشري: (الوسواس: اسم، معنى (الوسوسة)، وأما المصدر (الوسواس)، المكسر كازلزال، والمراد به الشيطان؛ سمي بالمصدر، كانه وسوسة في نفسه؛ لأنها صنعته، وشغله، الذي هو الزحاح (أبو إسحاق إبراهيم بن السري النحوي، ت 311، الشيطان ذو الوسواس: الشيطان مصدراً واسماً. وقال الزحاح (أبو إسحاق إبراهيم بن السري النحوي، ت 311): الشيطان ذو الوسوسة: حديث يلقيه الشيطان في قلب الإنسان، وقيل: هي المول المختي لقصد الإضلال من (وسوس) إليه، و(وسوس) له؛ أي: فعل الوسوسة؛ لأجله، وقيل: (الوسوسة) من جنس (الوشوشة)، يقال: قلان يوشوش فلاناً، وقد (وشوشه): إذا حدثه سراً في أذنه، وكذلك (الوسوسة) التي يقيها الشيطان في أذنه من يوسوس له، وهي مبادئ الإرادة، وأصل كل معصية، وبلا، إغما هو (الوسوسة)..)

<sup>(2)</sup> دينوان الأعشى، 91.. والعشرق: شجر كثير الثمر، ثمره كحب الزييب، طيب المذاق، والرائحة، كانت العرائس تستعملنه، إذا حركته الربع سمع له صوت.

#### تسمع للحلي وسواساً إذا انصرفت

#### كما استعان بريح عشرق زجل

كما ورد فعلها الماضي (وسوس) في القرآنُ الكريم مرتين، إحداهما ترتبط بالشيطان الرجيم ذي الوساوس، وقد أضمر سوءاً لآدم وحواء..

والأخرى: ترتبط به (لعنة الله) أيضاً، ولكن مع تخصيص وسوسته لآدم فقط. أما فعلها المضارع (يوسوس) فقد جاء، في الذكر الحكيم، مرتبطاً بحديث النفس، والهوى والأفكار والهواجس التي تراودها..

وفي الوقت نفسه يطالعنا حلال الدين السيوطي (ت911هم) بدعاء ورد على لسان المصطفى (صلى الله عليه وآله وسلم) يقول فيه: (اللهم اعمر قلبي من وسواس ذكرك، واطرد عني وسواس الشيطان..)(2)

والظاهر من فحوى هذا الدعاء أن الرسول الكريم (عليه الصلاة والسلام) قد قصد بوسواس الذكر مجيئه خفي الصوت، مهموساً، يصل مفهومه إلى القلب، من غير سماع صوت. أما وسواس الشيطان فلعله حديثه بالشر، والإثم، وما لا نفع فيه، ولا خير..

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف، الآية: (20).

<sup>(2)</sup> سورة (طه)، الآية: (120).

ويرتبط بالمعنى النبي الكريم في صدر دعائه ما أشار إليه رؤبة بن العجاج التميمي (ت145هـ)، بقوله، يصف جانباً من أحوال أحد الصائدين، في لجوئه إلى الله (تعالى) يدعوه؛ ضارعاً إليه بصوت خفي، يسر به، خشية افتضاح أمره، وضياع ما يؤمله من عمله (1):

# وسـوس يدعو مخلصـاً رب الفلق سراً وقـد أون تأويـن العقـق

واتجه بعض العرب إلى عقد شبه ملازمة معنوية بين كل من (الوسوسة)، وبين ما يلاحظ من اختلاط الكلام، والدهشة التي تنتاب بعضهم، في بعض المواقف الحرجة المفاجئة. ومن ذلك ما نستنبطه من قول عثمان بن عفان (رضي الله عنه) (ت35ه): (لما قبض رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وسوس ناس، وكنت فيمن وسلوس الله عليه وكنت فيمن وسلوس الله وكنت فيمن والمواهد والله وا

أما الفضل بن العباس اللهبي (أحد معراء القرن الأول الهجري) فقد مال إلى تضمين (الوسواس) معنى الحيل الباطلة، والأكاذيب والضلالات المغوية، وذلك ما نلحظه في إنشادنا خطابه الشعري، الذي توجه به إلى أحد خصومه قائلاً(3):

الآية: (16).

(2) وقد نظم الشيخ عبدالعزيز الديريني (ت 694هـ) هذا المعنى، وما يتصل به، يقوله:

وصاحب الوسواس من يوسوس

خنوسه تأخر الوسواس

ثم الشياطين من الجنسين (التيسير في علوم القرآن، 161)...

(3) الدر المناور، 8/ 693 – 694.

من الشيطان وطوراً يخنس بالذكر وهو غالب للناس

بالذكر وهو غالب للناس جن وإنس فاحذر الصنفين

#### يا عمرو حسبك من خدع ووسواس فاذهب فليس لداء الجهل من آسي

وذهب غيره من اللاحقين إلى عقد مماثلة معنوية بين كل من (الوسوسة)، من جهة، وبين بعض العلل النفسية والأمراض العقلية، التي يختلط فيها الذهن، ويزول تركيز العقل، أو يضطرب، من جهة أخرى.. ومن هؤلاء ابن الرومي (علي بن العباس، ت 284هـ) الذي يطالعنا ببيتين هجا بهما عبدالله الناشئ الأكبر (ت 293هـ) يقول فيهما(1):

يرجف القسرد بأني زائل العقل موسوس إن أوسوس فحقيق

يسعد القرد وأنحس!!

أما محيي الدين ابن عربي (ت 638هـ) فقد راح يضيف (الوساويس) إلى (الظنون)، بكل ما تحمله هذه الإضافة من دلالات، قائلاً(2):

دع الظن واعلم أن للظن آفة
وقوفك حيث الظن والظن متهم
فشرد وساويس الظنون بلمحة
من الكوكب العلمي إن كنت تحترم
وتقدم بركات بن زين الدين المكى خطوة أخرى في الوقوف على معاني

و تقدم بر كات بن رين الدين المكني خطوه الحرى في الوقوف على معاي

<sup>(1)</sup> ديوان رؤبه، 107.

<sup>(2)</sup> المعجم الوسيط، (وسوس).

(الوسوسة)؛ وذلك بتضمينها معنى ذهاب العقل واستلابه، وفقدان الذهن، بكل ما يصاحبه من شرود، وذهول، مخاطباً بعض أحبته، وخلانه بقوله(١):

يــا مــن بذكراهم قد زاد وســواسي

ومن شغلت بهم عن سائر الناس

ومن تقرر في قلبي محبتهم وجئتهم طائعاً أسعى على راسى

وفي الاتجاه نفسه، تقريباً، راح برهان الدين القيراطي يربط بين كل من (الوسوسة)، وبين المبالغة والإغراق في التشكك، والاستسلام لسلطان الهواجس، عند النظر إلى الأمور، بقوله، يصف أحد الموسوسين، وقد غلبت عليه الوسوسة؛ فنهض للوضوء، والطهارة وكله دأب على معاودة عمله، مستقلاً كميات المياه المتاحة له المستصفر أما تكنزه البحار من مياه (2):

وموسوس عند الطهارة لم يزل

أبداً على الماء الكثير مواظبا يستصغر البحر الكبير لذقنه

ويظن دجلة ليس تكفي شاربا

ونلاحظ، في تأملنا بهذه النصوص الأربعة الأخيرة ونحوها ميل أصحابها إلى عد (الوسوسة) مرضاً نفسياً، أو عقلياً، يصيب المرء، فيجعله فاقد التوازن، والإدراك، والوعي؛ بسبب ما ينتابه من هواجس، وظنون تأخذه،

<sup>(1)</sup> ديوان الفضل اللهبي، 29.

<sup>(2)</sup> ديوان ابن الرومي، 3/ 1196 – 1197.

أخذاً فتلقى به إلى دركات التشكل، وانعدام الرؤية الصحيحة للأشياء.

أما أسباب الوسوسة، فإننا نقف على جو انب منها بمطالعة الحديث الشريف، الذي رواه عبدالله بن مغفل المزني (رضي الله عنه) (ت 60هـ) (عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم) محذراً بقوله: (لا يبولن أحدكم في مستحمه، ثم يغتسل فيه).. قال أحمد (ت 241هـ): (ثم يتوضاً فيه؛ فإن عامة الوسواس منه)(1).

وإضافة إلى هـذا العامل - يطالعنا الإمام موسى الكاظم (رضي الله عنه) (ت 183هـ) بتحديد أربعة أشياء تودي إلى الوسوسة، أو تواكبها، وهي: أكل الطين، وفت الطين، وتقليم الأظفار، وأكل اللحية (2)..

أما الإمام عبدالوهاب الشعراني (ت 973هـ) فيرى أن أصل الوسوسة من ظلمة الباطن، وأصل ظلمة الباطن من عدم الورع في اللقمة؛ فمن تورع في اللقمة ضمنت زوال الوسواس في اللقمة ضمنت زوال الوسواس في اللقمة ضمنت والله الوسواس في اللقمة المنات والله الوسواس في اللقمة المنات والله الوسواس في النفس من المنات والله والل

وفي الوقت نفسه قسم أبو حامد الغرالي (ت 505هـ) أصناف الوسوسة ثلاثـة أصناف، أولها ما يكون من جهة التلبيس بالحـق، وثانيها ما يكون وسواسه بتحريك الشهـوة، وهيجانها، والآخر ما يكون وسوسة بمجرد الخواطر، وتذكر الأحوال الغالبة والتفكر في غير الصلاة مثلاه).

وكشف موفق الدين الجماعيلي (ت 620هـ) النقاب عن بعض أحوال

<sup>(1)</sup> ديوان عي الدين ابن عربي، 442.

<sup>(2)</sup> نسمة السحر، 433/2.

<sup>(3)</sup> خزانة الأدب للحموي، 2/ 334، والكشكول، 474.

<sup>(4)</sup> المسند، 6/ 45، الحديث رقم (20046)، وسنن أبي داود، كتاب (الطهارة)، 7/1، الحديث رقم (27)، وسنن ابن ماجة، الحديث رقم (304)، وسنن النساتي، بشرح السيوطي، 34/1..

طوائف من الموسوسين، الذين (تحققت منهم طاعة الشيطان، حتى اتصفوا بوسوسته، ونسبوا إلى قبول قوله، وطاعته، وخاصة فيما لا غنى عنه في الوضوء، ومواكلة الصبيان، وأكل طعام عامة المسلمين، ونحو ذلك، متقبلين قول إبليس في تعذيب أنفسهم، مطيعين في الإضرار بأنفسهم، بأجسادهم، بالغوص في الماء البارد، تارة، وتارة أخرى بكثرة استعماله، وإطالة العرك، مبالغة، وربما فتح بعضهم أعينهم في الماء وغسلوا داخلها، وربما صار بعضهم إلى كشف عوراتهم للناس، وربما صار بعضهم إلى أحوال يسخر منهم الصبيان، ويستهزئ به من يراهم فيها.. ومنهم من يتوسوس في إخراج الحروف حتى يكرر الحرف الواحد مرتين، أو ثلاثاً(۱)).

ومن جهة أخرى نلحظ على طالعنا حوانب من تناول بعض القدماء للوسوسة، والموسوسين مدى حرصت على الخلط بين كل من الجنون والوسوسة، وما يتعلق بهما، ومن أوائل الذين ربطوا بين أصحاب هذين الفريقين، من المرضى: أبو عثمان الجاحظ (ت255هـ)، الذي أفرد جانباً من أحد كتبه للحديث عن (المجانين، والموسوسين، والنوكي)(2)..

<sup>(1)</sup> بلاغة الإمام موسى الكاظم، 274، 287.

<sup>(2)</sup> لطائف المنن، 554.

وفي حديثه عن أبي حية النميري (ت 183هـ) قال إنه (كان أجن من جعيفران (الموسوس، ت230هـ)(1).

وواكبه أبو العباس المبرد (ت284هـ) الذي نقل عن الأصمعي (ت 216هـ) وصفه لقيس بن معاذ المعروف بالمجنون (ت 68هـ) بقوله: «لم يكن مجنونا، وإنما كانت به لوثة كلوثة أبى حية»(2).

وفي ترجمته لأبي حيان الموسوس ينقل ابن المعتز (ت296هـ) عن طاهر بن محمد الأهوازي قوله: «رأيت أبا حيان الموسوس. وكان موسوساً، آخر عمره، وكان يخلط في الكلام..»(3).

وعقد أبو الطيب الوشاء (ت 325هـ) باباً في كتابه (الفاضل) جعل عنوانه: (باب البلاغة من المجانين ومأثور حكم الموسوسين) (4)، ونقل، في إحدى صفحاته، عن بعض الأدباء قوله لقديس الذي يصفه بقوله: «كان ذاهب العقل موسوساً» (5). وفي وصفه لصباح الموسوس يطالعنا بسوال يقول فيه: «من يجئ بقينة بين يدي مجنون موسوس» (6) المن يجئ بقينة بين يدي مجنون موسوس» (6) المن يجئ بقينة بين يدي مجنون موسوس» (6) المنابقة بين يدي المنابقة بين يدي مجنون موسوس» (6) المنابقة بين يدي المنابقة بين ين يدي المنابقة بين

ومواكبة لهذا وذاك يطالعنا ابن عبد ربه (ت 328هـ) بحديث عن (شعر المجانين) (7) نتأمل في أسماء المشار إليهم فيه؛ فنلاحظ ميله إلى الجمع بين أصحاب هذين الفريقين من المرضى وهم المجانين والموسوسون..

<sup>(1)</sup> إحياء علوم الدين، 8/ 78 79.

<sup>(2)</sup> ذم الموسوسين، 3336.

<sup>(3)</sup> البيان والتيين، 225/2، وما بعدها..

<sup>(4)</sup> البيان والتيين، 2/ 229.. وينظر أيضاً: العقد الفريد، 7/ 157، والمذاكرة في ألقاب الشعراء، 252- 253.

<sup>(5)</sup> الكامل، 1/ 254، ومصارع العشاق، 13/2، والمذاكرة، 252 - 253...

<sup>(6)</sup> طبقات الشعراء، 384 – 385.

<sup>(7)</sup> الفاضل في صفة الأدب الكامل، 252- 259.

أما أبو القاسم ابن حبيب النيسابوري (ت 406هـ) فقد عقد كتاباً من كتبه، جعل عنوانه (عقلاء المجانين)، مستهلاً إياه بتعريف (المجنون) عند الناس، وعند أهل الحقائق، وعند أهل اللغة (۱۱)، مضمناً إياه تراجم متواترة لكل من نسبوا إلى كل من الجنون، والوسوسة.. وفي مقدمتهم جعيفران وماني الموسوسان (۱۵).. إضافة إلى كل من جساس وصباح، وعفان وقديس (۱۵).. وغيرهم ممن شهروا بالوسوسة.. مسجلاً، في تراجمه لهم، ما يدل على وصف كل منهم بهذه الصفة.

ومثل ذلك ما سلكه كل من صلاح الدين الصفدي (ت764هـ) وابن شاكر الكتبي (ت764هـ) (5) في حديثهما عن بهلول بن عمرو (ت190هـ) بقولهما: «.. ابن عمرو المجنون من أهل الكوفة، وكان من عقلاء المجانين، ووسوس..».

أما ابن تغري بردي (ت 874هـ)، فقد نقل مضمون هذه المقولة الأخيرة، بشأن بهلول نفسه قائلاً: «تشوش عقله، فكان يصحو في وقت، ويختلط في آخر، وهو معدود من عقلاء المجانين»(6).

أما في الفكر العلمي الحديث والمعاصر (7) فإن علماء الطب النفسي يطلقون على هذا المرض (الوسوسة) اسم (العصاب الوسواسي القهري)،

<sup>(1)</sup> الفاضل، 253..

<sup>(2)</sup> القاضل، 257.

<sup>(3)</sup> العقد الفريد، 157/7، وما يعدها..

<sup>(4)</sup> عقلاء المجانين، 18، 22، 30 – 31، 42 – 43. وغيرها..

<sup>(5)</sup> عقلاء المجانين، 152 - 151، 121 - 125...

<sup>(6)</sup> عقلاء المجانين، 158، 144، 147، 118 - 119. وغيرها..

<sup>(7)</sup> الوافي بالوفيات، 10/ 309- 313...

أو (عصاب الحصار)، قاصدين بهما تلك الفكرة، أو الأفكار، أو العواطف الشاذة المتسلطة المفروضة، جبراً، على المريض، تلازمه، وتعاوده، دون أن يستطيع طردها، أو التخلص منها، على الرغم من شعوره بها، وإدراكه مدى غرابتها، وعدم واقعيتها(1).

وتسمى الشخصية التي لديها هذا الاستعداد للمرض (الشخصية الوسواسية القهرية)، ومن أهم سماتها: الشك، والتردد، والجمود، والتزمت، والاستحواذ، والبخل، وانعدام الثقة في الآخرين، والدقة والحذر في المناقشات الموصوفة بـ (السوفسطائية)، والموسوعية، والتمركز على المناقشات الموصوفة بـ (السوفسطائية)، والموسوعية، والتمركز على المذات، وصعوبة التكيف، أو التوافق مع من حوله. . إضافة إلى التحلي، أحيانا، ببعض مظاهر الفضيلة، والتشكك بالطقوس، والتظاهر بالكمال، مع مزيد من القلق، والتوتر (2).

وتقوم الوساوس المرضى المرضى المرضى الله بالوسوسة، الفرد المصاب بالوسوسة، محبرة إياه على الفعل، أي فعل، بطريقة من شأنها أن تقلل من مفعولها، قدر الإمكان(3)

و تظهر الوساوس، عادة، في صورة أفكار مشحونة بقوة انفعالات؛ لذا فإنه يوجد ما يسمى بالوساوس العقلية كالمشغولية الذهنية على الدوام،

فوات الوفيات، 1/228–231.

<sup>(2)</sup> النجوم الزاهرة، 2/ 141..

<sup>(3)</sup> ينظر بالتفصيل: ذخيرة علوم النفس، 970-971، وموسوعة علم النفس والتحليل النفسي: د. فرج عبدالقادر طه وزملامه، 845-845، وموسوعة علم النفس والتحليل النفسي: د. عبدالمنعم حفني، 45/2. والمعجم الموسوعي في علم النفس، 6/ 2745، 2746، والطب النفسي المعاصر، 137140، والصحة النفسية والعلاج النفسي، 433، ومبادئ الصحة النفسية، 432 – 436، ومصادرها..

بمسألة فيزيقية، إضافة إلى الوساوس الكافة، أو الكابحة، المركبة مثلاً من الشكوك والحيرة، أو الارتياب، والمخاوف، وتتبع ذلك الصنف من الوساوس المخاوف، والألم المستحدث، والتسمم..

أما الوساوس الاندفاعية، فتقترن لدى صاحبها، بترضية مرضانية أو وبيلة بالفعل، مركبة مما يسمى (التهوسات) مثل هوس العد، وهوس الشراب، وجنون السرقة، وهوس ترديد اسم معين.

وقد تظهر الوساوس بصورة مشاعر من غير أية أفكار قاطعة، كالقلق، ومشاعر عدم الكفاءة، وانعدام الشخصية(١).

ويؤدي العامل الوراثي دوراً هاماً في نشأة الوسواس القهري، متداخلاً مع العامل البيئي، النفي يحيط بالفرد، فيسبب له تلك المشاعر المرضية، والهواجس القهرية (2).

وقد يحدث الوسواس القهري على حين غرة، و دون أن يكون للامتثال الني يفرض نفسه على الفكر أية علاقة بالوضع، أو بشيء من الأشياء الحاضرة، هذا العنصر الطفيلي، الذي لا يقاوم، يمكنه أن يكون فكرة، عبشاً، أو شكاً، أو هاجساً (وساوس عقلية أو فكرية) أو رغبة في إنجاز فعل مضحك، عدواني، أو مدنس: (وساوس اندفاعية/ اندفاعات)، أو خوفا من عمل، أو وضع، أو شيء حاضرين بصورة غير مادية (وساوس كافة)...

<sup>(1)</sup> مبادئ الصحة النفسية، 432433.

<sup>(2)</sup> الطب النفسي المعاصر، 139-140.

<sup>(3)</sup> ذخيرة علوم النفس، 971.

وينتاب المريض الذي يعاني من الوسواس، عادة، عدد من أفكار الوسواس من الجراثيم، والقذارة، والعدوان، تجاه الآخرين.. وقد تأخذ هذه الأفكار صورة الأفكار المجردة التي تتضمن، غالباً، الموضوعات ذات البعد الفلسفي، أو الديني، وغالباً ما نلحظ أفكار وسواس من أفعال عنف نحو الآخرين، أو نحو الذات، حيث يعاني المريض بوسواس الخوف من أخطار يتهيأ له حدوثها بين لحظة، وأخرى(1)، إضافة إلى شعوره المتزايد بالألم، الذي ينهك قواه، ويستنفذ جوانب من طاقاته الإبداعية(2).

وقد أجمل الباحثون (ق) أعراض العصاب القهري، أو الحصاري في اتسام شخصيته بالمبالغة في النظافة، والنظام، وحيوية الضمير، والحذلقة، وعدم التأكد، وعدم وجود رأي قاطع في الفكر، والعمل، والاهتمام بتجميع الأشياء، والتناقص الوجداني، والشك، والاعتماد الانفعالي الخفي على الغير، والشعور بعدم الكفاية، والأحكام الذاتية الفظة، والمثالية، والتصنع، والكف الانفعالي، من حيث الإدراك والاستجابة، والاهتمام التام بالجزئيات، وشدة الارتباب، والحيرة البالغة، والشح، والتشاؤم، والمماطلة، والشعور الذاتي الحساس، والخجل، والعناد، وعدم القدرة على اتخاذ قرار، والخوف من التغير، وتجنب المواقف الجديدة غير المألوفة.. ونحوها. ونلاحظ -في تأملنا بدلالات الصفحات الأخيرة السابقة - مدى

(1) الطب النفسي للعاصر، 138.

<sup>(2)</sup> المعجم الموسوعي في علم النفس، 6/ 2745..

<sup>(3)</sup> الطب النفسي، 225 - 226.

انسجامها مع مثيلاتها، مما أوردناه، في صدر هذه الدراسة، بصدر تعريف (الوسوسة) في الفكر العربي القديم، إضافة إلى ما تزعت إليه روح البحث العلمي الحديث، والمعاصر من تفصيل، وربط الجانبين النظري بالتطبيقي؛ مما يعد في نظري مكملاً لما أصله القدماء من غرس، وصالحا لدراسة صفحات من شعرنا العربي القديم في ضوء نتائجه.

# الفصل الثاني

#### مع الشعراء الموسوسين في العصر العباسي

عرف العصر العباسي عدداً غير قليل من الشعراء الموصوفين، أو المنسوبين إلى (الوسوسة)، مفردة، أو مجتمعة مع الجنون، وهم الشعراء الذين أشارت بعض المصادر والمراجع إلى جوانب شتى من أخبارهم، التي تو كد جانباً ما، من إصابتهم بالوسوسة.. و ممن تيسرت لي الإشارات إلى جوانب من سيرهم (حسب الترتيب الهجائي):

#### أحمد بن عبدالسلام:

وهو شاعر عباسي لم تتيسر لي ترجمته، غير ما رواه ابن المعتز، بسنده، عن محمد بن عبدالله الطرطوسي من أنه رأى أحمد بن عبدالسلام (هذا)، وماله ثان بمدينة السلام/ بغداد، في قول الشعر، ولم يكن له فيه أمل، وما زال فقيراً إلى أن مات، ووسوس في آخر عمره؛ فرآه والصبيان يصيحون به: يا كاتب الشريطي؛ فيخرق ثيابه، ويحلف ألا يخرج من داره(١).

#### برذعة الموسوس:

شاعر عباسي لم تتيسر لي معرفة اسمه ونسبه، ولا جوانب من سيرته وشعره، عدا ما ذكره أبو عبيد الله البكري (ت487هـ)، بسنده، عن محمد بن أبي الأزهر (ت 325هـ) قوله: مررت على (برذعة) الموسوس، وقد أدخل رأسه في جيبه، وهو يخضخض؛ فضربته برجلي، فانكشف(2)..

المعجم الموسوعي، 6/ 2745...

<sup>(2)</sup> مبادئ الصحة النفسية، 435436..

#### بكار المجنون:

شاعر لم تتيسر في سيرته، وسلكه ابن حبيب النيسابوري في (عقلاء المجانين)(1) وروى، بسنده، عن أبي يعقوب السوسي، قوله: رأيت ببلد مجنونا، يقال له (بكار المجنون)، يضع على سوأته خرقة، وبيده قصبة، على رأسها كالعلم، وهو يعدو، ويقول: كفي حزناً..

#### أبو بكر الموسوس:

شاعر عباسي، لم تتيسر لي ترجمته غير ما ذكره أبو منصور الثعالبي (ت429هـ) عنه، من كونه أحد شعراء القرن الرابع الهجري البصريين، يعرف بسيبويه، ويشبه بأبي العيناء (محمد بن القاسم، ت 282هـ)، في حضور جوابه، وبيان خطابه، وحسن عبادته، وكثرة درايته (ع).

#### بهلول بن عمرو:

أبو وهيب الصيرفي الكوفي (ت نحو 190هـ): كان من عقلاء المجانين، وحدث عن عمرو بن دينار، وعاصم بن بهدلة، وابن أبي النجود، وأيمن بن نابل، وعاصر هارون الرشيد (ت 193هـ)، ووعظه، وكان معروفاً بالتشيع لآل البيت النبوي الشريف، وكان في منشئه، من المتأدبين، ثم وسوس؛

<sup>(1)</sup> طبقات الشعر، 406.. وينظر أيضاً: ديوان المصابين، 5 - 6.. وقد أورد له ابن المعتز مقطوعة شعرية من سبعة أبيات، أثبتها في (ديوان المصابين)..

<sup>(2)</sup> سمط اللآلي، 2/ 671، وديوان المصابين، 8 - 9.. وقد أثبت له البكري مقطوعة شعرية من ثلاثة أبيات، وضعتها في مكانها من (ديوان المصابين)..

فعرف بالمجنون(١) وقد سلكه الجاحظ ضمن مجانين الكوفة(٥).

وروى عنه قوله: «رأيت بهلولاً المجنون بجامع الكوفة يبكي..»(3) وروى ابن عبد ربه، بسنده، عن إبراهيم الشيباني قوله: «مررت ببهلول المجنون، وهو يأكل خبيصاً، فقلت: أطعمني!!..

فقال: هو ليس لي، إنما هو لعاتكة بنت الخليفة، بعثته إلي؛ لآكله لها..» وفي حديث عن بهلول – نقل النيسابوري أخباراً عدة، تكشف النقاب عن جوانب من إصابته بهذه العلة، وما يتصل بها، ومنها ما نقله عن علي بن ربيعة الكندي قوله: «خرج الرشيد إلى الحيج، فلما كان بظاهر الكوفة، إذ مر بهلول المجنون على قصبة، وخلفه الصبيان، وهو يعدو، فقال –من هذا؟ قال: بهلول المجنون...».

ونقل عن الحسن بن سهل (ت 236هـ) قوله: «سمعت بهلولاً؛ وقد رماه الصبيان بالحصى، وقد أدمته حصاة» – وروى عن علي بن الحسين قوله: «لما مات أبو بهلول، خلف ستمائة درهم؛ فأخذها القاضي، وحجر عليها، فأتاه بهلول، فقال: أصلح الله القاضي، أو تزعم أني مصاب في عقلي؟!..»(٥)..

<sup>(1)</sup> عقلاء المجانين، 146.. وينظر أيضاً: ديوان المصابين، 12-13. وقد أورد له النيسابوري نتفة شعرية من بيتين، وبيتاً يتبماً، أتبتهما في موضعهما من (ديوان المصابين).

<sup>(2)</sup> وينظر يتيمة الدهر، 1/522. وينظر أيضاً: العقد الفريد، 7/ 166، ومعجم الشعراء العباسيين، 544، وديوان المصايين، 14- 17.. وقد أورد له ابسن عبد ربه، والتعالبي تتفتين شعريتين، كل منها من بيتين السين، إضافة إلى مقطوعة من ثلاثة أبيات البيات البيان عبد ربه موضعها من (ديوان المصابين).

<sup>(3)</sup> اليسان والتبيين، 2/ 230-231، والعقد الفريد، 4/141، وعاضرات الأبيات، 720/4، وعقبلاء المجانين، 100-104 وغرر الخصائص 127128، والتذكرة الحمدونية، 1/487، والمتخب والمختبار، 563، وأنس المسجون، 104-113، والحوافي بالوفيات، 1/ 281، وقوات الوفيات، 1/ 228-231، ونزهة الجليس، 1/ 576-570، والموافي بالوفيات، 1/ 138، وهوان المضايين 579، ودائرة المعارف الإسلامية، (بهلول المجنون)، والأعلام 2/77، ومعجم الشعراء العباسيين، 83، وديوان المضايين 64/18. ومصادرها.. وقد وردك بالمصادر السابقة، وغيرها (28) نصاً شعرياً أثبتهاك، ووثقتها، في موضعها من (ديوان المصابين).. كما عثرت له على نصين آخرين، مما أنشده بكتاب (أنس المسجون وراحة المحزون)..

<sup>(4)</sup> البيان والتيين، 2/ 230 - 231.

<sup>(5)</sup> أنس المسجون وراحة المحزون، 113-114.

#### جساس الأعرابي:

شاعر لم تتيسر لي ترجمته غير ما رواه عم الأصمعي، بقوله: «قلت لجساس الموسوس: مالك لا تنام دهرك؟!

فقال: النوم لا تبعة على فيه، وفي مجالستك و مجالسة أضرابك تبعات!! قلت: وأي تبعة عليك في مجالستي؟

فقال: أشتغل بك عمن أنشأني »(١)..

وروى الأصمعي، عن عمه، قال: «دخلت بعض أحياء العرب، فرأيت شيخاً موسوساً يهذي، وقد اجتمع إليه الناس، فقلت: من هذا؟!

قالوا: جساس الموسوس، لا يزال ينام ليله و نهاره، وربما ينتبه، فزعاً مرعوباً، فيجلس ساعة، ثم يصبح ويهيم على وجهه، ثم يعود إلى نومه..»(2).

#### جعيفران الموسوس (ت 230هـ):

أبو الفضل جعفر بن علي بن السري (وقيل: ابن أصغر بن السري) بن عبدالر حمن الأنباري السامرائي، ولد ببغداد، ونشأ بها، وكان أبوه من جند خراسان، معدوداً من أهل الفضل، والأدب، ثم انتقل إلى الكوفة، ظريفاً، حلو الشعر، يتشيع لأهل البيت النبوي الكريم، ويكثر من لقاء الإمام علي بن موسي بن جعفر، / الرضا (رضي الله عنه) (ت203)، وهو الذي أشار عليه بوجوب مراعاة جانب الحزم والشدة مع ابنه جعفر / جعيفران،

<sup>(1)</sup> العقد الفريد، 7/ 144.

<sup>(2)</sup> عقلا، اللجانين، 100، 102، 103، 104.

الـذي نسب إليه أبوه اختلافه إلى إحـدى سراريه؛ فأوصاه الإمام الرضا بطرده، عن داره، وإخراجه من ميراثه، بعد موته.

وحاول جعفر / جعيفران، جاهداً، تبرئة نفسه أمام أبي يوسف القاضي (يعقبوب بن إبراهيم، ت 182هـ)؛ فأحضر الوصي، وسأل جعيفران البينة على نسبه وتركة أبيه؛ فعجز جعيفران عن تبرئة نفسه، واسترداد حقه المسلوب عنه في ظنه عما دفعه إلى استشعار مدى الظلم والحنق على كل مخالطيه، وجعله يحس بنيران غربة شديدة، وسط أهله وعشيرته، جانحاً إلى العزلة والانطواء الموحش، راغباً عن النواج، مضطرباً، إلى أبعد حد، في مواجهة أعباء الحياة القاسية، من حوله، في كل مكان يأوي إليه، ببغداد، والأنبار وسامراء مدينة المعتصم، التي أسسها بين سنتي (221-222هـ)، عما يقطع بتأخر سنة وفاته إلى نحو نهاية العقد الثالث من القرن الثالث الهجري، وليس سنة (208هـ)، كما نسب لابن شاكر الكتبي، وغيره، ممن ترجموا له (۱). ويدل ما وصل إلينا من أخباره وشعره على وصفه من قبل بعض معاصريه، ولاحقيهم بالوسوسة. وخاصة فيما نطالعه من قوله (۵):

# رأيت الناس يدعوني بمجنون على عمد

<sup>(1)</sup> عقم المجانبين، 158، وديوان المصابين، 64. وقمد أورد له النيسابوري تنفية شعرية من بيتين، أثبتها في موضعها من (ديوان المصابين).

<sup>(2)</sup> عقلا، للجانين، 158.

.. وقوله(١):

#### رأيت الناس يرمون ني أحياناً بوسواس

.. وقوله(2):

### طاف به طيف من الوسواس نفر عنه لنة النعاس

.. وغيره<sup>(3)</sup>..

#### أبو حيان الموسوس:

شاعر لم تتيسر في معرفة اسمه، ولا جوانب من سيرته وأخباره، عدا ما أشار له كل من ابن المعتز<sup>(4)</sup>، والمرزباني (ت 384هـ)<sup>(5)</sup> وغيرهما<sup>(6)</sup> من كونه بصرياً، قدم إلى بغداد، وقد روى أحد معاصريه، وهو طاهر بن محمد الأهوازي أنه

<sup>(1)</sup> ينظر بالتفصيل: البيان والتبيين، 2/ 227 – 228، وطبقات الشعراء، 382، والعقد الفريد، 7/ 158 – 163، والأغاني، 20/ 188 – 196، وتجريده، 2/3/ 2012 – 2106، وعقداد المجانين، 121125، وتاريخ بغداد، 7/ 163 – 164، وزرهة الجليس، 1/ 574 – 576، ونسمة السحر، 1/ 486493، وضوات الوفيات، 1/ 297، 299، وتاريخ التراث العربسي، 2/4/81، وشعراء بغداد، 2/ 340، ومعجم الشعراء العباسيين، 544، والعلماء المنسوبون للأنبار، (م. أضاق الثقافة والتراث)، العدد (34)، ربيع الآخر 1422، وديوان المصابين، 65- 144، وشعر جعفر بن على الأنباري، من 360، ومصادرها... وقد جمع له الدكور إبراهيم النجار (26) نصاً شعرياً، ضمنها الجزء الرابع من كتابه (شعراء عباسيون منسيون) ص (35- 372). وقد استفدت من هذه المحاولة الأولى في جمعي ما تيسر في من شعره (46) نصاً عباسيون منسيون من (ديوان المصابين) ثم أتبح في نص آخر، أضيف إليها، كان، وسابقيه مادة شعرية أعانتي على دراسة مضامينه وبنائه التشكيلي مما صدر في عن (دار التيسير بالمنيا، سنة (2003م).. وهي الدراسة التي سأرمز لها بكلمتي (شعر جعفر)..

<sup>(2)</sup> قارن ديوان المصابين، 71، وشعر جعفر. 98. وقارن الفاضل، 255.

<sup>(3)</sup> قارن ديوان المصابين، 77، وشعر جعفر. 104. وقارن الفاضل 256-257.

<sup>(4)</sup> ديوان المصابين، 78 - 79، وشعر جعفر، 106..

<sup>(5)</sup> ديوان المصابين، 86، 89، وشعر جعفر، 113، 16..

<sup>(6)</sup> طبقات الشعراء، 384385...

رآه، مولعاً بصب الماء، يحمله من محلة إلى أخرى، فيصبه، فيقال له في ذلك؛ فيقول: لو لم أفعل ذلك، في كل يوم لمت..

كما وصفه ابن المعتز بأنه كان موسوساً آخر عمره، وكان يخلط في الكلام، ولا يخلط في الشعر، أصلاً..

#### أبو حية النميري (الهيثم بن الربيع بن زرارة العامري. ت بعد (180هـ)(1):

أحد مخضرمي الدولتين: الأموية والعباسية، وصفه الجاحظ، كما مر بنا، بأنه (كان أجن من جعيفران، وكان أشعر الناس)(2).

ومر بنا أيضا ما رواه المرد، عن الأصمعي، عندما سئل عن المجنون المسمي قيسس ابن معاذ؛ فقال: «لم يكن مجنونا، وإنما كانت به لوثة كلوثة أبى حية..»(3)..

وقد ذكر النشابي (ت 657هـ) نص هذه الرواية، معقباً عليها بقوله: «اختلاط، وفساد، واسترخاء»(١٠)..

(2) ينظر: شعراه عباسيون منسيون، 2/ 339- 340، ومعجم الشعراه العباسيين، 544- 555، وديوان المصابين (2) - 115 - 115. وقد روي له ابن المعتز مقطوعة شعرية، من سبعة أبيات، أثبتها في موضعها من (ديوان المصابين).

<sup>(1)</sup> معجم الشعراء، 509.

<sup>(3)</sup> الشعر والشعراه، 486، وطبقات الشعراء، 143، والأغاني. 6164/15، وسمط اللآلي، 97 وحدائق الأزاهر، 260.. والأعلام، 103/8 - 104، ومعجم الشعراه العباسيين، 145، ومصادرهما.

وقد جمع الدكتور يحيي الجبوري شعره، وحققه، ونشرته وزارة الثقافة بلمشق، سنة (1975م)

كما جمعه وحققه / رحيم ضحبي التوبلي، ونشرته بحلة (المورد) في بحلدها الرابع، بالعدد الأول من السنة نفسها، وهو العمل الذي تيسر لي، وعليه تقوم دراستي لشعره، مشيراً له يكلمات (شعر أبي حية)، متبوعة برقم النص..

<sup>(4)</sup> ينظر البيان والتبيين، 2/ 229. وينظر أيضا: العقد الفريد، 157/7، وقيه: (.. كان أبو حية أجن الناس..).

وذهب الدكتور أحمد عبدالستار الجواري(1) إلى أن أبا حية هذا قد عانى (من خفة الأحلام، ووهن الأعصاب تحدر إليه من أهله وعشيرته، واشتهاره بالحب المبرح، الذي يسلم إلى الجنون، واختلاط العقل، هذا جانب، والجانب الآخر يشبع فيه الشعور بالضعة، والإحساس بالنقص، وقد انضم إلى هذا كله رهافة في الشعور، ورقة في الإحساس؛ فأخرج هذه الشخصية العجيبة النادرة الطريفة. ويبدو هذا وجها من وجوه التناقض في شخصية الرجل، هذا التخليط، وتلك الهلوسة، كيف اجتمعت مع شعر جيد، وتعبير جزل متين، وأسلوب جميل رائع)؟!

#### خالد بن يزيد (أبو الهيثم التميمي الكاتب البغدادي) (ت262هـ)(2):

شاعر كان يكتب للجيش ببعض الثغور، وكانت له بعض المعارك الشعرية مع كل من أبي تمام (ت231هـ) والبحتري (284هـ) الطائيين، وتقدمت به السن. ونقل الجهشياري (ت 319هـ) عن أبي الحسن ابن الفرات (ت 312هـ) وهـو أحد معاصري خالد – قوله، في شأنه: «و جدنه متماسك العقل، بخلاف ما ظننا به، وسمعناه عنه»(3).

ويشير ابن الفرات بهذه العبارة، فيما يبدو، إلى ما رواه ابن حجة الحموي (ت837هـ)، وغيره من أن خالداً -هذا- قد (كبر، حتى دق عظمه، ورق

<sup>(1)</sup> الكامل، 254/1..

<sup>(2)</sup> المذاكرة في ألقاب الشعراء، 252- 253..

<sup>(3)</sup> أبو حية النميري دون كشوت عربي قبـل زميله الإسباني بقرون، مجلة (العربي)، الكويت، العـدد (24)، أكتوبر / تشرين الأول، 1960م..

جلده، وقوي به الوسواس؛ ورئي ببغداد والصبيان يتبعونه، فأسند ظهره إلى قصر المعتصم، والصبيان يصيحون به: يا بارد..»(١)

وقد علق الدكتور إبراهيم النجار على هذه الرواية بقوله: «والظاهر أن مرض خالد لم يكن سوى نتيجة لجملة من الأعراض، تتخذ أشكالاً عدة، منها الفصام والاكتئاب، وتجمعها ما يحدده علم النفس التحليلي بظاهرة الوهن الوسواسي»(2).

#### أبو دانق الموسوس البغدادي:

شاعر عباسي لم تتيسر لي ترجمته، عدا ما ذكره الشريف الصنعاني (ت1121هـ) من كونه أحد معاصري يعقوب بن الدقاق المستملي بن أبي نصر – صاحب الأصمعي (ت216هـ) يتناشد الأشعار مع بعض الشعراء في رحبة جامع المنصور<sup>(3)</sup>..

<sup>(1)</sup> طبقات الشعراء، 404، والديارات، 1114، وتاريخ بغداد، 308/8 - 314، وسمط اللآلي، 1/ 311، وقوات الوفيات، 1/ 296، و10، ومعجم المراقب 1/ 296، ومعجم المشعراء 1/ 296، وتاريخ التراث العربي، 4/ 170-171، والأعلام، 2/ 301، ومعجم المراقبين، 98/4، ومعجم المشعراء العباسين، 149 - 150.. ومصادرها.

وقد حقق الدكتور يونس السامراني ديوانه، ونشرته دار الرسالة، سنة 1981م.. كما حققه ألبرت أرازي ونشره في باريس، سنة 1990م.. وحققه الدكتور/ إبراهيم النجار، وضمنه الصفحات (109 – 228) من الجزء الثاني من كتابه (شعراء عباسيين منسيين)، في طبعت الثانية، وهي إصدارة (دار الغرب الإسلامي)، التي تيسرت لي مطالعتها، والاعتماد عليها في هذه الدراسة، رامزاً لها بكلمتي: (شعراه منسيون)..

<sup>(2)</sup> الوزراء والكتاب، 162-163.

<sup>(3)</sup> ثمرات الأوراق، 94.

#### سعدون اسعيد المجنون (ت بين 245 - 250هـ):

أبو عطاء البصري<sup>(1)</sup> شاعر عباسي، نزل الفسطاط، قائما على حلقة ذي النون المصري (ت 245هـ)، وعاصر الرشيد، والمأمون (ت218هـ) والمتوكل (ت247هـ) العباسيين، ووعظهم، وسلكه المؤرخون في عقلاء المجانين، وحكمائهم، سياحاً، مجنوناً..

وقد نقل النيسابوري<sup>(2)</sup> عن مالك بن دينار خطابه لهذا الشاعر: (إن الناس يزعمون أنك مجنون، فقال: وأنت قد اغتررت بما اغتر به بنو الدنيا زعم الناس أنني مجنون، وما بي جنة، ولكن حب مولاي قد خالط قلبي وأحشائي، وجرى بين لحمي ودمي وعظمي، فأنا من حبه هائم مشغوف.. كما نقل عن عيسى بن علي قوله: (رأيت سعدون ذات يوم، والصبيان يو ذو نه؛ فطردت عنه الصبيان، فقال بعض الصبيان: هو يزعم أنه يرى ربه؛ فقلت له:

أما تسمع ما يقول الصبيان؟!).

فقال: وما هو؟!

قلت: يقولون: إنك ترى الله (عز وجل)!!..

فقال: يا أخي، مذ عرفت الله (تعالى) ما فقدته، ثم أنشأ يقول:

زعم الناس أنني مجنون

كيف أسلو ولي فؤاد مصون؟

<sup>(1)</sup> شعراه عباسيون منسيون، 2/ 60، حاشية رقم (3).

<sup>(2)</sup> نسمة السحر، 1/ 494، وديوان المصابين، 199-120. وقد روي له الصنعاني مقطوعة شفرية من (5) أبيات، إضافة إلى بيت يتيم، أوردتهما في موضعهما من (ديوان المصابين).

وفي موضع آخر من شعره نراه يصرح بهجرانه بني جنسه، موثراً عليهم من تفرد بالكمال والجلال، فاستحق المحبة والإجلال، قائلا(1):

هجرتالورى في حب من جادبالنعم
وعفت الكرى شوقا إليه فلم أنم
وموهت نهني بالجنون على الورى
لأكتم ما بي في هواه فما انكتم
فإن قيل: مجنون فقد جنني الهوى
وحرمة روح الأنس في حندس الظلم

#### سمنون بن حمزة الخواص (ت بين 290 \_ 298 هـ):

شاعر ناسك بصري، سكن بغداد، وزار بيت المقدس، وصحب السرى بين مفلس السقطي (ت 253هـ)، وغيره (2).. واتفق المؤرخون على أنه وسوس (3)، وأنه كان، في هيجانه ينشد قوله، ضارعاً الله (سبحانه)(4):

#### ضاعف علي بجهدك البلوى وابلغ بجهدي غاية الشكوى

<sup>(1)</sup> عقبلاء المجانين، 8993، وفوات الوفيات، 2/48، والسوافي بالوفيات، 191/15-193، وعيون التواريخ، أحداث سنة (245هـ)، صس 358 - 359، وتاريخ العباسيين، 178 - 179، وديوان المصابين، 130 - 168.. وقد تيسر لي الوقوف على نحو (39) نصاً شعرياً، مما جري على لسانه، أودعتها كتابي (ديوان المصابين)..

<sup>(2)</sup> عقلاء المجانين، 8990.

<sup>(3)</sup> ديوان المصابين، ص 160، 158...

<sup>(4)</sup> تاريخ بغداد، 9/ 234 – 235، والرسالة القشيرية، 152/1 – 154، وطبقات الصوفية، 195، وطبقات الأولىاء، 165–170، والطبقات الكبري، 128–129، وحلية الأولىاء، 309/10–312، والأعلام، 3/ 240، وشعراء الصوفية المجهولون، 12، والم بعدها، وديوان المصابين، 170 – 199، ومصادرها.. وقد جمع له الدكتور يوسف زيدان نحو (17) نصاً شعرياً أودعه كتابه (شعراء الصوفية المجهولون).. واستفدت من جهده، مضيفاً إليه (15) نصاً شعرياً آخر، ضمنتها (ديوان المصابين)، ثم عثرت له على نتفة أخرى، من بيتين في كتاب (رائق الشهد من شعر الدعوة والرقائق والزهد)، ص 42.

وروي أنه جلس يوماً، على شاطئ دجلة، وبيده قضيب، يضرب به رجله، وفخذه؛ حتى تبدد لحمه، وتناثر، وهو ينشد قوله(١):

## كان لي قلب أعيش به ضاع مني في تقلبه

#### صباح الموسوس:

شاعر لم تتيسر لي ترجمته، وإن وقفنا على إشارتي الجاحظ<sup>(2)</sup> وابن عبد ربه<sup>(3)</sup> إلى نسبته إلى الوسوسة. وروى النيسابوري، والوطواط (ت 718هـ) أنه وقف على قوم، فسألهم شيئاً، فردوه؛ فولي، وهو ينشد<sup>(4)</sup>:

#### أسأت إذا أحسنت ظني بهم والحزم سوء الظن بالناس

#### عبدالله بن أبي الشيص الخزاعي:

شاعر ابن شاعر، تنقل بین (بغداد)، و (واسط)، و (سامراء)، وعاصر أبا تمام (ت 231هـ)، ورثاه بعد موته (٥)..

وذكر أبو محمد القتبي (ت 276هـ) (۵) أنه كانت بابن أبي الشيص لوثة ؟ لأن السوداء غلبت عليه، فاختلط، واشتاط، وخرق ثيابه، ثم زج نفسه في (دجلة) في يوم شديد البرد، فمات..

<sup>(1)</sup> طبقات الصوفية، 195، وتاريخ بغداد، 9/ 234- 235، والمنتظم، 6/ 108..

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، ص 196.

<sup>(3)</sup> ديوان المصابين، 172.

<sup>(4)</sup> البيان والتبين، 2/ 231.

<sup>(5)</sup> العقد الفريد، 7/ 143-144. وينظر أيضاً: غرر الخصائص، 144 - 145.

<sup>(6)</sup> ديوان المصابين، 200.

#### أبو فراس قديس البصري:

شاعر، وصفه النيسابوري بأنه كان موسوساً ذاهب العقل(١).

#### محمد بن القاسم:

أبو الحسن ماني المصري، (ت بعد 245هـ).. من أشهر الشعراء الموسوسين، في العصر العباسي<sup>(2)</sup>.. وقد نقل ابن المعتز، بسنده، عن أحمد بن عاصم بن قدامه الضميري قوله: رأيت (ماني) المجنون يوماً بباب الكرخ ببغداد، وهو عريان، بيده قصبة، وكأنه ملهوف..)<sup>(3)</sup>.. وقد روي عنه قوله، يخاطب مشيراً إلى بعض أعراض علته (4)

سلي عائداتي: كيف أبصرن كربتي فإن قلت: قد حابينني فاسألي الناسا فإن لم يقولوا: مات أو هو ميت فزيدي -إذن- قلبي جنونا ووسواسا

<sup>(1)</sup> الشعر والشعراء، 2/852، وطبقات الشعراء، 364 – 365، وأخبار أبي المام، 278 – 279، والأغاني، 20/173، وتاريخ بغداد، 64/10، والملاكرة في ألقاب الشعراء، 103، ومعجم المؤلفين، 7/ 247، ومعجم التراث العربي، 2/4/4 وتاريخ بغداد، 64/10، والأعلام، 55/7، ومعجم الشعراء العباسيين، 277، وديوان المصابين، 207 – 228.. ومصادرها.. وقد تيسر في الوقوف على نحو (14) نصاً شعرياً، مما جري على لسانه، ضمنتها كتابي (ديوان المصابين).

<sup>(2)</sup> الشعر والشعراء، 2/ 852.

<sup>(3)</sup> عقم المجانسين، 118 - 119.. وينظر أيضاً: ديموان المصابين، 253-355.. وقد تيسر لي الوقوف على مقطوعة شعرية من (3) أبيات، إضافة إلى بيت يتيم، مما تنوزعت نسبته، بينه، وبين غيره من الشعراء..

<sup>(4)</sup> طبقات الشعراء، 382 - 383، والعقد، 7/165 - 166 والأغاني، 181/23 - 187.. والأعلام، 6/334، وتاريخ التراث العربي، 182/4/2، ومعجم الشعراء العباسين، 395، وديوان المصابين و 258 - 310.. ومصادرها.. وقد جمع د. إبراهيم النجار، والأستاذ عادل العامل ما تيمر لهما من شعره.. مما أفادني في الوقوف على نحو (47) نصاً شعرياً، مما أنشله ماني، ووضعته في موضعه من (ديوان المصابين)، ثم تيمر لي الوقوف على أربعة نصوص أخرى له، أضفتها إلى سابقتها، وضمنتها محاولتي في جمع شعره ودراسته، مما ستأتي إشارتي لها بكلمتي (شعر محمد)..

#### مصعب بن الحسين الكاتب (ت نحو 250هـ):

شاعر بصري بغدادي ماجن موسوس، عرف بأنه كان من أكثر الناس تهتكاً، وأكثرهم خلاعة، واستهتاراً.. وقد جاء على لسانه، في إحدى صفحات شعره، قوله:

#### فقال لي: أنت مجنون؟ فقلت له:

#### لا تكثرن على القال والقيلا(1)

وغير خاف على المتفحص في دلالات هذه الأخبار والمرويات السابقة، المنسوبة لهولاء الشعراء الموسوسين، ونحوهم (2) ما نلحظه من واقعية هذه الأخبار، والمرويات، وصدقها، في تحديد بعض العوامل التي دفعت أصحابها، دفعاً، إلى التهاوي في دركات الوسوسة، والمعاناة من أعراضها التي تنوعت أشكالها، وكمياتها من شاعر إلى آخر، وسببت لهم -جميعاً- آلاماً مبرحة.

ويدفعنا الإنصاف إلى وجوب النظر إلى هذه المرويات المشار إليها، بهذا الصدد، بشيء كبير من الحذر، والتأني، أحياناً؛ بسبب ما نلحظ من تداخلها بعضها بالآخر، تارة، ونسبتها لأكثر من شاعر، من هؤلاء الشعراء، تارة، وارتباطها بمواقف، أو حالات مرضية عارضة، أو مؤقتة، طارئة، لبعض الوقت، تارات أخرى..

<sup>(1)</sup> طبقات الشعراء، 383، وشعر محمد، 182.

<sup>(2)</sup> شعر محمد، 175.

والسوال الذي يطرح نفسه بقوة، هنا: هل أنشد الشعراء الموسوسون ما وصل إلينا من أشعار لهم وهم واقعون تحت تأثيرات وساوسهم التي انتابتهم، أو عرضت لهم في أجزاء من حيواتهم؟ وكيف يتسنى لنا التأكد من ذلك، أو عدمه؟!

والإجابة عن هذا السوال - بشقيه - ليست - في رأيي - بالأمر الهين، أو السير؛ في ظل ما نفتقده من الأخبار، والمرويات الكافية، التي قد تساعدنا على الكشف عن المعالم الواضحة البينة، وغير الواضحة البينة من سير هوالاء الشعراء، و نحوهم. وفي ضوء إيماننا بأن عملية الإبداع الفني، بعامة، والشعري، بخاصة، ليست أحادية الجانب، وإنما هي دائرة متسعة عميقة، متعددة الجوانب والآفاق. تتأثر، فيما تتأثر به، من شخصية مبدعها، وروح عصره، بكل مكوناتها الفطرية والمكتسبة، كل على السواء؛ وبالتالي فإن الربط الحتمي، أو شبه الحتمي بين إصابة هوالاء الشعراء المشار إليهم، في صفحات الحتمي، الوسوسة أو بعض أعراضها، من جهة، وبين نتاجهم الشعري الدي تيسرت لنا نصوصه، من جهة أخرى - يجب أن يكون محكوماً عليه بالتسرع، أو التعسف، وما يترتب عليهما من نتائج قد تكون مغلوطة.

وقد سبق عبدالله بن المعتز، ببصيرة الشاعر الناقد الفذ، إلى طرح أحد الفروض العلمية الصالحة للاستعانة بها هنا، وذلك بقوله، في شأن أحد هؤلاء المعنيين بالدراسة: «وكان أبو حيان موسوساً آخر عمره، وكان يخلط في الكلام، ولا يخلط في الشعر أصلاً، وهكذا هؤلاء الذين خولطوا –بعد قولهم الشعر – يوجد في كلامهم تفاوت كثير شديد، فإذا جاءوا إلى الشعر

مروا على رؤوسهم، ورسمهم المعهود، قبل أن يوسوسوا (١)

ولنتأمل إشارته الدقيقة إلى توقيت إصابة المترجم له بالوسوسة، وتحديدها بآخر عمره، وملاحظته الشديدة تخليطه في الكلام، وعدم تخليطه في الشعر، أصلاً، وانتقاله من الحكم النقدي الخاص، المنبثق من ملاحظة أحد الشعراء، إلى الحكم النقدي العام، الذي يشمل، في إطاره، عامة الشعراء حوضوع الدراسة – مدركاً عدم تأثرهم بآفتهم، إبان إنشادهم الشعر..

ويقي الحكم بمصداقية هذه الملاحظة النقدية الأخيرة، أو الحاجة إلى تعديلها، أو نفيها، مرهوناً بالوقوف على مضامين أشعار هؤلاء الموسوسين، وأدواتهم التشكيلية، وهو الأمر الذي تتناوله الدراسة في المبحثين التاليين إن شاء الله (تعالى)..

<sup>(1)</sup> طبقات الشعراء، 386، والديارات، 193، والأعلام، 7/ 247، وشعراء عباسيون منسيون، 5/ 131 - 134، ومعجم الشعراء العباسيين 518، وديوان المصابين، 312- 338، ومصادرها.. وقد جمع له الدكتور إبراهيم النجار نحو (10) نصوص شعرية، وضمنها كتابه (شعراء عباسيين منسيين)، وأفدت من عمله في هذا المجال، مما ضمنته كتابي (ديوان المصابين).

# الفصل الثالث

## مضامين شعر الموسوسين

علي الرغم من إيماني بأن مضامين العمل الأدبي كل لا يتجزأ، وخاصة إذا كان الأمر يتعلق بالنصوص التي وصلت إلينا مستقلة بعضها عن بعض فإني، في هذا المبحث، سأحاول النظر إلى هذه المضامين بصورة أجزاء يكمل بعضها الآخر، يتأثر به، ويؤثر فيه؛ لذلك فقد وضعت نصب عيني ما تيسر لي من أشعار الموسوسين العباسيين، التي تزيد عن (460) نصاً شعرياً، يتقدمها الغزل، بنوعيه: المعنوي/ المشالي/ العذري/ العفيف، والحسي/ يتقدمها الغزل، بنوعيه: المعنوي/ المشالي/ العذري/ العفيف، والحسي/ المادي، بمجيئه في نحو (230) نصاً، بنسبة (6,49%)، منها (184) نصاً شعرياً ما جرى على لسان خالد الكاتب، و (18) نصاً، عما أنشده ماني الموسوس، و (17) نصاً عما أنشده أبو حية النميري، و (5) نصوص عما أنشده كل من جعيفران، وعبدالله بن أبي الشيص الخزاعي، إضافة إلى نص شعري واحد عما تيسر لنا من شعر بكار..

ويلي الغنزل شعرهم الحكمي والوعظي الإرشادي، الذي يقع في نحو (47) نصاً شعرياً (10%)، مما أنشده بعض هو لاء الشعراء، وفي مقدمتهم سعدون، الذي أنشد (23) نصاً في النصح والإرشاد، ويليه بهلول، وله (18) نصاً، من نصوص هذا الباب، فجعيفران (4) نصوص، فسمنون وصباح، ولكل منهما نص شعري واحد..

ويلي هذين الفنين ما يعرف بالحب الصوفي/ الإلهي، وما يواكبه من مناجاة وابتهال، وقد جاءت (38) نصاً شعرياً: (8,2%) مما تيسر لنا من أشعار هؤلاء الشعراء، وفي طليعتهم سمنون المحب، وله (26) نصاً شعرياً: ويليه سعدون، وله (8) نصوص، فبهلول الصيرفي (4) نصوص، مختتمين بكل من بكار وماني، ولكل منهما نص شعري يتيم.

أما الهجاء فيقع في المرتبة الرابعة، ضمن فنون الشعر في ديوان هؤلاء الموسوسين، بإنشاده في (26) نصاً شعرياً: (6,5%) منها (15) نصاً مما جرى على لسان جعيفران، و(5) نصوص مما أنشده ابن أبي الشيص، و(3) نصوص مما أنشده ابن أبي الشيص، ونص نصوص مما أنشده أبو حية النميري، ونصان اثنان لخالد الكاتب، ونص واحد لأبى دانق..

ويجيء وصف الذات: فخراً، واعتداداً، ورثاءً، وما يتصل بها، في المنزلة الخامسة، من مضامين هذا الديوان، موضوعاً في أكثر من (25) نصاً شعرياً: (5,3%)، منها (12) نصاً لأبي حية، و(4) نصوص لمصعب الكاتب، ونصان اثنان لسمنون، ونص واحد لكل من بلهول، وجعيفران، وسعدون، وأبي فراس وماني..

ويأتي بعد هذا الوصف بجوانبه المتعددة في المرتبة شعرهم الذي أنشدوه في تعشق الغلمان، وهو الشعر الذي يضم (21) نصاً: (4,55%)، منها (9) نصوص لمصعب الكاتب، و(8) نصوص لماني، ونص واحد لكل من أحمد بن عبدالسلام، وأبى بكر وجعيفران، وأبى دانق..

وانفردت الطبيعة بعشرين نصاً: (4,3%)، يحتل وصفها المنزلة السابعة من مضامين الشعر في ديوان الموسوسين، ويكاد أبو حية يستقطب أغلبها.. أما المدح فيأتي في (14) نصا شعرياً: (3%) انفرد جعيفران بإنشاد ستة

نصوص منها، وتلاه كل من خالد الكاتب وماني بإنشادهما (4) نصوص على لسان كل منهما..

وفي الشكوى من الفقر ونحوه (12) نصاً وشعرياً: (2,6 %) ورد (5) نصا منها على نصوص منها على لسان أبي حية، و(4) على لسان ماني، ونصفهما على لسان جعيفران، ونص واحد على لسان ابن أبي الشيص..

وفي المرتبة الحادية عشرة يأتي كل من وصفهم بعض مجالس الشراب واللهو والمجون (9) نصوص (1,9%)، إضافة إلى كشف النقاب عن معاناتهم من الوسوسة، وأعراضها (9) نصوص.

وأنشد سمنون المحب (4) نصوص شعرية في وصف الجنة، ونعيمها المقيم، الذي ينتظر عباد الله المخلصين، مما نستطيع ضمها إلى ما سبقت الإشارة إليه من مناجاتهم وابتها لاتهم إلى الله ذي الجلال والإكرام.

كما أنشد ابن أبي الشيص نصين اثنين في الرثاء ومثلهما مما وردعلى لسان كل من بلهول وأبي حية، في الوقت الذي انفرد فيه أبو بكر الموسوس بنص شعري واحد في الاعتذاز..

وعلي الرغم من تعدد أجزاء هذه المضامين، واتساعها النسبي، وتنوع بعضها، وتداخله في بعض – فإني أجملها في ثلاثة أجزاء فنون، متكاملة، يتقدمها (الشعر الذاتي)، الذي يضم، فيما يضم، من حب صوفي، وغزل إنساني في المرأة، أو الغلمان، إضافة إلى وصف النات، وما يختلج بها من مشاعر وأحاسيس، وهواجس، وأفكار تظهر من خلالها بعض مظاهر ثقتهم، واعتدادهم، أو قلقهم، وتوجسهم أو تبرمهم، أو أحزانهم

وشجونهم التي ما فتئت تراودهم، وخاصة قبيل سني غروب شمسهم؟ بكاءً لشبابهم؟ واجتراراً لهموم مشيبهم..

والجيزء الثاني من هذه الأجزاء ما أسميه (الشعر الاجتماعي) الذي نرى أصحابه ينزعون به وجهة اجتماعية متعددة المسالك، كاشفين به عن جوانب مختلفة من حصاد علاقاتهم بغيرهم من أبناء مجتمعاتهم. إلى ما نلحظه من كشف بعضهم النقاب عن معالم من لهو معاصريهم، وتفحشهم، وبذائهم..

ويخصص الجزء الثالث من أجزاء هذه المضامين للراسة (شعر الطبيعة).. وقبل الولوج في رحاب هذه الأجزاء – المتراكبة في حقيقتها – يجدر بي تنبيه قارئي العزيز إلى أنني – ولعلي على حق في هذا أقرأ هذا الشعر، الذي بين يدي، مما ورد على ألسنة الموسوسين، بوصفه (ديواناً شعرياً) واحداً، أو شبه واحد، تعددت أصوات أصحاب منشديه، وتكاملت، في الوقت نفسه..

وبناءً على هذه القراءة الشعرية / النقدية المقترحة -يرى كاتب هذه السطور ولعله عن حق أيضا - أن إصابة منشدي هذا الديوان بالوسوسة، أو بعض أعراضها، مدة طويلة، أو قصيرة، وفي وقت باكر، أو غير باكر، من أعمارهم -إن صح أنهم أصيبوا بذلك بالفعل - تكاد هذه الإصابة، في رأيي المتواضع، لأن تكون مدخلاً فنياً، لتذوقه، وتحليله، من خلال الاستعانة (عفتاح مجازي)، يتضمن ما تشي به معظم نصوص الديوان الفياض بالقلق، والتوتر المتزايد.

وإن جازت لي الاستعانة بهذا (المفتاح المقترح) للدخول إلى العالم الفني الخاصى، والعام، لهذا الديوان - وجب علينا استهلال دراستنا لمضامين شعره بسوال عن مدى (تصريح) منشديه، أو بعضهم، بالوسوسة (سبباً، أو مسبباً، على ألسنتهم شعراً، دون مواربة، أو إخفاء، أو تستر، أو تمويه.. والجواب عن هذا السوال يعيدنا إلى ما أسلفنا الإشارة إليه، في صدر هـذا المبحث، من وقوفنا على (9) نصوص شعرية فقط، مما وصل إلينا من نصوص ديوانهم الشعري، الذي يضم (463) نصاً، وهو عدد قليل للغاية لا يكاد يصل إلى نسبة (2%)، موازنة بغيرها من الموضوعات، أو المضامين الشعرية الأخرى، التي أفسحوا لها مساحات أكبر من نتاجهم الشعري.. وإن كانت هذه النسبة القليلة المشار إليها بهذا الصدد لتدفعنا، في الوقت نفسه، إلى تجاوز هذه النصوص التسعة إلى غيرها، من نصوص الديوان؟ استكناها لمعالم هذا (القلق الفياض)، وذلك (التوتر المتزايد) اللذين أرى أنهما (المفتاح) الذي يساعدنا على تعمق بعض أسرارها المطوية..

#### 1 \_ البوح الذاتي

وأقصد به صدى أحاديث الشعراء عن أنفسهم، وكشفهم النقاب عما قد يعتلج بأعماقهم من أحاسيس ومشاعر، وأفكار وهواجس متباينة، بلغة مشحونة بالتوتر الهادر، والقلق الفوار، أو الأمن والسكينة، أو غيرها مما يعبر عن مواقفهم الإنسانية، والأدبية المتنوعة، ولسان حالهم يجنح، جنوحاً واضحاً إلى إيثار (الضمير المفرد) المتكلم، عن غيره من الضمائر..

ونسته استماعنا لبعض أصوات هذا البوح الذاتي لدي هو لاء الشعراء على وصفوا به من وسوسة ابتلوا بها، أو طور دوا بالنسبة إليها من قبل بعض معاصريه... ومن هذه الأصوات ما تعالى به محمد ابن القاسم/ ماني، وهو يجلو، في موقف إنساني وأدبي، شديدي الإيحاء باللوعة، والأسى، والقلق، والتوتر، جانباً غائراً من ذاته، وقد سكنها شيء عميق من الهوى الجارف، مقرراً في خطابه من ولهت قلبه، وأسرت لبه، وقد دأبت على صدورها عنه، ومفارقتها إياه، دون وازع من رحمة أو شفقة، أو عطف؛ مما دفعه، دفعاً، إلى معاناة الكربات المتلاحقة الهوج، المؤذنة بهلاكه، والقضاء على حياته، قانعاً، كدأب عامة المجبين، وخاصتهم، عما يحظى به من جفائها، وخيلائها، وقمنعها، موقناً أنها بهذا، وذاك، تزيد من ضراوة جنون قلبه، وهيام نفسه، ووسوسته، قائلاً(۱):

سلي عائداتي: كيف أبصرن كربتي فإن قلت: (قد حابينني) فاسألي الناس فإن لم يقولوا: (مات أو هو ميت) فزيدى إذن- قلبي جنوناً ووسواسا

وإضافة إلى هذه النتفة السينية التي أنشدها ماني -يلاحظ قارئ ديوان الموسوسين سبعة نصوص شعرية أخرى، تنوزعت نسبة خمسة منها بين

<sup>(1)</sup> ينظر في أخبار بعض المصابين بالوسوسة، ممن ضاعبت أسماؤهم من ذاكرة التاريخ: عقلاه المجانين، 109-110، 358 - 138، 138، 139، 144، 149، 149، والعقد الفريد، 7/ 163 – 164، وشرح مقامات الحريري، 2/ 358-359، ومحاضرات الأدباه، 392/4، وأخبار النساه، 300، ومصارع العشاق، 55/1، وغرر الخصائص، 130، 131، وديوان المصابين، 342 – 386، وغيرها.

كل من جعيفران(1)، وصباح(2) الموسوسين.. وقد علق قائل هذه النصوص، أو قائلاها، على وصف جانب من الفجيعة الكأداء، وقد طاف به طيف لعين من طيوف علته، وإحساسه الممض بالوسوسة، التي ما فتئت تعاوده، بين فينة وأخرى، مشعرة إياه بأهوال الغربة القتالة التي أخذت تشمله، من كل صوب، وحدب، منفرة عنه لذة النعاس، والائتناس. عن حوله من الناس، الذين افتقد نعمتي التآلف، والتوافق النفسي والاجتماعي معهم، بسبب ما دأبوا عليه، جاهلين، وجاهدين من تنقصه، والحط من شأنه، قائلاً (خماسية):

# طاف به طیف من الوسواس نفر عنه لندة النعاس فما یری یأنس بالأناس ولا یلذ عیشرة الجلاس

فهو غريب بين هذي الناس وانتقل، في موضع ثان، من شعره، أو أشعارهم، إلى تصوير بعض مواقفه اليومية، مع بعض مخالطيه، من الندمان، الذين دأبوا على اغتيابه، أو اغتياله حياً، في عدم حضوره، واصفين إياه بالجنون، بسبب ما رأوه من أحواله يوماً، وقد تعرى جسده من الملابس، في صورة لا تليق بإنسان عاقل، سوى سديد الإدراك، مقرراً أنه قد جنوحاً إلى هذا المسلك المعيب، في نظرهم، بسبب ما انتابه من فقر

<sup>(1)</sup> طبقات الشعراء، 384 - 385..

<sup>(2)</sup> شعر محمد، 175..

مدقع، وحاجة ماسة شديدة، متعرضا؛ بذلك، لكرم الناس الذين لا يبخلون عليه بما قد يسدر مقه، ويروي غلته، ويداري سوأته، حتى يتمكن من قضاء ليلة عامرة بالأنس، والطرب، والنشوة الغامرة، على وقع أو تار العازفين، وأصوات المغنين، بقوله:

وندامي أكلوني..
إذ تغيبت قليلا
إن أكن سؤ تكم اليو
م فخلوا لي سبيلا
وابتغوا غيري نديماً
لكم مني بديلا
ثم حيوا غناء..

ثم نراه يكشف النقاب عن جانب آخر من جوانب ذاته المهزومة، ونفسه المحبطة، المتوترة القلقة، بتصويره جانباً، من إحساسه الموتور الحانق، على بعض أبناء مجتمعه المحيطين به، بسبب ما دأبوا عليه، من حين لآخر، من إيذائه، ورميه، كذباً، وبهتاناً، بالجنون، وفقدان نعمتي العقل والإدراك السليم، رائياً أن هذا العقل المشين الصادر من هؤلاء الأشرار السفهاء، إنما هو من أقبح الأفعال، وأدر ذلها، ومؤكداً أنه لن يتغاضى عن هذه السفاسف، والترهات، في الوقت الذي يعلن فيه انسحابه من مواجهتهم، يما يبطل

سهامهم عجزاً ومرارة، مشيراً إلى أنه سيلتزم - تعقلاً - جادة الصواب معهم، بالصفح عنهم، تكرماً، عسى أن يجني منهم، ومن أمثالهم ما يشرح صدره، ويثلج فواده، ويخفف عنه شعوره بالوحدة المهيمنة على نفسه المتضعضعة ولو بعد حين، قائلاً:

استوجب العالم مني القتلا لل شعرت فرأوني فحلا قالوا علي كذباً وبطلا إني مجنون فقدت العقلا قالوا المحال كذباً وجهلا أقبح بهذا الفعل منهم فعلا!! لست براض من جهول جهلا ولا مجازيه بفعل فعلا لكن أرى الصفح لنفسي فضلا

من يرد الخير يجده سهلا

ومن تصوير هذا الجانب الموتور من ذاته، إلى الشكوى المرة في أكثر من موضع من شعره، أو أشعارهم، من سوء أحوالهم، وخيبة آمالهم، ومعاناتهم القاسية من أعراض محنتهم في مرآة معاصريهم، وسوء معاملاتهم إياهم، ووصفهم بالجنون تارة، والحمق تارة، والوسوسة تارات، مستدركاً عليهم بأن لجوءهم إلى هذه المسالك المهينة في حقه، هو وأترابه من هولاء المصابين،

إنما هو مدفعو ع. مما آل إليه أمرهم، من فقر، وعوز، وإفلاس، وإقلال، وليس بسبب ما يخيل لهم من تعاميهم، وتغافلهم من إصابتهم، وتبدل هيآتهم، مستدلاً على ما يراه من هذا التعامي، وذلك التغافل، اللذين باتا يحجبان عنهم حقائق الأمور، وجواهرها، يما ضربه من أمثال، وما انتقل إليه من توبيخ، حينا، ونصح حيناً آخر، بقوله:

رأيت الناس يدعوني بمجنون على عمد وما بي اليوم من جهل ولا لبس ولاً عقد ولكن قولهم ذاكا ولكن قولهم ذاكا ولوكنت كقارون ووالي رحبة الجند وواني رحبة الجند رأوني راجح العقل جميلاً حسن القد

.. وقوله:

رأيت الناس يرمون ي أحياناً بوسواس

.. وقوله:

رأيت الناس يدعوني

بمجنون على حال
وما بي اليوم من جن
ولا وسواس بلبال
ولكن قولهم هذا

.. وقوله:

رأيت الناس يرموني بوسواس وإلمام وما كنت أخا موق وما كنت أخا موق قديماً قبل تهيامي ولكني أرى ذاكا لإدقاعي وإعدامي

وقريب من دلالات هذه النصوص الطافحة بالمرارة، وإن أخذ وجهة أخرى، ما نطالعه من قول سعدون، الذي راح يبث فيه تباريح شكواه المرة مما دأب عليه بعض معاصريه من ملاحقته بتهمة الجنون، بسبب ما لاحظوه عليه من شرود متزايد، وميل واضح إلى العزلة والانطواء.. معللا ذلك و نحوه، بمداومة الخلوة مع الله (سبحانه)، والفوز بوصاله المحمود،

ذكراً، وتسبيحاً، قائلاً(١):

زعم الناس أنى مجنون كيف أسلو ولي فؤاد مصون؟! علق القلب بالبكا في الدياجي

وهو بالله مغرم محزون

وإذا تجاوزنا هذه الصفحة، أو الصفحات التي تنطق سطور ها بمدى اعتلاج صدور أصحابها بلواعج التوتر، والحسرة، والمرارة، والغربة، والمعاناة، إلى غيرها من أشعار، انتقل بها منشدوها من بلاغة (التصريح) إلى آفاق التلميح). - لاحظنا مدى إحساسهم بالقلق، الذي تمور به جوانحهم، موراً، يدفعهم إلى الأرق والسهد الدائمين، يتقلبون فيه من الشرود، والأوجاع المتلاحقة التي تعاودهم؛ فتنهش ضلوعهم، في ضراوة، وتدفعهم، مضطرين إلى الإفضاء بما يستكن بداخلهم من أسرار الهوى، وهو اجسه. . و نحو ذلك مما يتضح لنا عند إنشادنا قول أبي فراس قديس البصري(2):

> إذا الليل ألبسنى ثوبه تقلب فیه فتی موجع رأيت التصبر ستر الهوى إذا اشتملت قوة الأضلع وكيف يطبق فتى كتمه وأجفانه أبداً تدمع؟!

<sup>(1)</sup> شعر جعفر، 98، 104، 106، 113، 116- 119. وينظر أيضاً للكاتب هذه السطور: شعر جعفر بن على الأنباري مضامينه وبناؤه التشكيلي، ضمن كتاب (إلي روح الأستاذ الدكتور/ مصطفي مندور في ذكرى رحيله)، إشراف قسم اللغة العربية بآداب المنيا، 109، 110..

<sup>(2)</sup> الفاضل في صفة الأدب الكامل، 255-257...

ويكابد سمنون المحب آلام غربته الصارمة المفروضة عليه من أعماقه المضطرمة، أو أوضاع عصره المضطربة؛ فتدفعه إلى ارتداء ما تهالك من ثياب، يستر بها جسده، غير مكترث بهيئتها الرئة البالية، بقدر ما تتجه أنظاره، ومدركاته إلى محراب التأمل في عواقب أمره، ولسان حاله يقول(1):

لئن أمسيت في ثوبي عديم
لقد بليا على حر كريم
فلايحزنكأن أبصرت حالاً
مغيرة عن الحال القديم
فلي نفس ستذهب أو سترقى
لعمرك بى في أمر جسيم

وكشف بهلول عن صفحة من صفحات ذاته، عندما تأخذه غمرات الإحساس المفهم بالواقع المرير، بداخله، أو من حوله فيضطر إلى مواجهتها، بعزم، وثبات، لا يفتران، دون عدول عن سبيله، الذي اطمأنت إليه نفسه، وقاده إليه فكره، دون تردد، تاركاً أمر غد، وما قد يخفيه من عواقب لوقتها قائلاً(2):

إذا هم ألقى بين عينيه عزمه ونكبعن ذكر العواقب جانبا

ديوان المصابين، 160..

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 253.

ويغالب الجوع بهلولاً، ولا يجدما يسد به رمقه، فينخرط في البكاء؛ لعله يجد فيه سلواه، وبعض دوائه، مما يضطرم بداخله من جوي، وتباريح؛ فيشفق عليه أحد مخالطيه، داعياً إياه إلى التذرع بالصبر، عسى أن يكون فيه شفاؤه، وتخفيف لوعته، غير أنه يرفض هذا الدواء الذي يعز عليه مناله، ويصعب عليه إدراكه، حالتئذ، رائياً فيه مرارة لا يقدر على تحملها، وعجزاً عن الفوز به، بقوله(1):

يقولون في: في الصبر روح وراحة ولا عهد في بالصبر مذ خلق الصبر ولا شكأن الصبر كالصبر طعمه وإنسي رأيت الصبر ممتنع وعر

وتنزداد أحوال جعيفران سوءاً بعد سوء؛ بسبب ما بات بشعر به من حرمان، يباعد بينه، وبين مظاهر العيش الكريم، الذي يقتات به زاد يومه، في غير عجز، ولا هوان، أخذ يتساقط في دركاتها بائساً مهموماً، ولسان حاله يبوح بما آل إليه أمره، قائلاً:

لا والذي أنزل نعمه علي
وهـو المفضل المنعم
مالي ديـنار ولا درهم
أشرب منه لا ولا أطعم
ولا يساوي درهما واحداً
من ليس في منزله درهم

ديوان المصابين، 191.

ثم نراه، في صفحة أخرى من شعره، يهب إلى الدفاع عن بعض ما يراه من مقومات عيشه، آنئذ، راداً على وصف أحد شعره بالرداءة، مقرراً أن دوران هذا الشعر على الألسنة، وفي المنتديات لكفيل أن يعد لنفسه الثقة المفتقدة مهما لاقى من صعوبات الحياة وأهوالها من حوله، بقوله(1):

سـوف أهجـوك إن بقيـت بشـعر
ليـس إن قوموه فلسـين يسـوى
ويقـولـون: ذا ردئ وحسـبي
أن يقولـوا لـه: (ردئ) ويــروى

.. ونتقدم خطوة أخرى، في استماعنا لأصوات بوحهم الذاتي؛ فنطالع قول ماني، الذي راح يتأمل في أعماق ذاته، ويطيل التأمل، والتحديق، بنظرات لا ينقصها الوعي. عما يدور بها أحياناً من أحزان وشجون، رائياً في شخصه مثالاً يحتذى للإنسان الصالح، الذي يقتدي به أبناء عصره، غير مطيل زيارة إخوانه؛ لكيلا يشعروا بالسأم منه، أو الإملال من صحبته، إضافة إلى إيثاره الوحدة، والعزلة، يأنس بهما قلبه، وتهدأ لهما نفسه، دون اضطرار إلى مغالبة الهواجس، والأباطيل الناجمة، عن صحبة بعض الناس، الذين لا يضعون الناس في منازلهم الجديرة لهم، بقوله (2):

مدمن التخفيف موصول ومطيل اللبث مملول ليس لي إلف فيعطفني فارقت نفسي الأباطيل

ديوان المصابين، 22.

<sup>(2)</sup> شعر جعفر، 121، 131.

ويتقدم العمر بأبي حية النميري؛ فنراه يستشعر إعصاراً جارفاً من الحزن العميق، يزلزل ذاته الواهنة، ويدفعها إلى التشكي مما آل إليه أمره من عجز، وضعف، يواكبان هرمه وشيخو خته اللذين أقبل ركبهما المشئوم إلى رحابه؛ فصيره إنساناً آخر هامداً موجوعاً، أصيب بالعلل، والأسقام المتوالية، في ظهره، وأعصابه؛ مما دفعه إلى الاستعانة بعصا، أو أكثر، لمواجهة أعباء الحياة، بقوله(1):

كفي حزناً أني أرى الماء معرضا
لعيني ولكن لا سبيل إلى الورد
وما كنت أخشى أن تكون منيتي
بكف أعرز الناس كلهم عندي

وقوله:

وقد جعلت إذا ما قمت يوجعني ظهري فقمت قيام الشارب السكر وكنت أمشي على رجلين معتدلاً فصرت أمشي على أخرى من الشجر

ويعزف ماني على وتر هامس شجي من أو تار هذه المعزوفة الحانية، متأملاً جانباً من أحواله، وقد شارف النهاية من عمره محتضراً، يتمنى لو تنطق أحشاؤه الهامدة بما بدا له من صفحات ذاته المشحونة بالخوف والترقب، والحند، وأنفاسه تتضاءل، في خفوت متوال، ونظراته ينتابها الذبول، والسقم ينهض؛ مسرعاً في كل أنحاء بدنه، و دموعه تساقط غزيرة؛ جزعاً

ديران المسابين، 312، 326، 327...

من الموت وسكراته قائلاً (١):

لم يبق إلا نفس خافت
ومقلة إنسانها باهت
بلى وما في جسمه مفصل
إلا وفيه سقم ثابت
فدمعه يجري وأحشاؤه
توقد إلا أنه ساكت

ويعيش سعدون لحظات الاحتضار؛ فيود لو أتيح لعينيه الواهنتين المقرحتين أن تجودا بالدموع الغزيرة؛ بكاء على نفسه، التي كم عاشت بين جنبيه، و تخفيفاً من الآلام المبرحة التي طغت عليه جاثمة.. منتقلاً إلى التنويه بما يتراءى لذاته، في أجزاء هذا الموقف الإنساني، والأدبي الفريد، إذ فرقت ريح الموت شمل أحبته، و نغضت لذاتهم، وقضت على طيباتهم، وأجبرتهم على رفع رايات الذل، والانكسار، والخشوع لإرادته، بقوله(2):

عين فابكي على قبل انطلاقي بدموع تمل منها المآقي وانظري مصرعي فقد قضى الأم سر ونوحي على قبل الفراق

<sup>(1)</sup> شعر محمد، 185.

<sup>(2)</sup> شعر أبي حية، النصان: (13، 22).

وقوله:

نغصالموتريحه كلطيب
ودهاني بفقد كل حبيب
ولكم إذ رأيت من حدث الس
ن غريراً كغصن بان رطيب
أحس بالموت فانثني بانكسا
ر واضعاً خده بذل عجيب
قائلاً: إخوتي سلام عليكم
آذنت شمس مدتي بالغيب

.. وثمة صفحات شعرية أخرى كثيرة تعالى فيها بوح الموسوسين الذاتي، وتولت أناتهم الحائرة وصيحاتهم المتقطعة.. ألا وهي التي أنشدوها فيما عرف، قديماً وحديثاً، بالغزل، أو العشق والمحبة.. وما نصطلح عليه باسم البوح العاطفي..

وقد تعددت مظاهر (البوح العاطفي) في ديوان هو لاء الشعراء متجهة اتجاهات فنية عدة، متكاملة الدلالة على مدى اضطرام خواطرهم، واضطراب مواقفهم الأدبية، وتناقضها النسبي، مواكبة لاختلاف مواقفهم الإنسانية، عشاقاً متيمين غلبت على معظمهم دلائل التوله، والتشوق، والهيام الجارف؛ فاندفعوا يتمنون لحظة قرب يفوزون فيها بحب من وقعوا في إسار هواهن، وشغفوا بهن، رائين فيهن (المثل الأعلى) للجمال الإنساني، الذي لا يضارعه جمال.. ومن ذلك ما نطالعه بإنشادنا قول ماني (۱):

<sup>(1)</sup> شعر محمد، 202.

## أتمني الذي أذا أنا أومأ ت إليه بطرف عيني تجني

ثم نراه يتقدم بمستمعه خطوة، أو خطوات، في سبيل الوصول بمحبوبته إلى غاية مثلي، من الجمال الذي يجمع بين حسنيي الدنيا والآخرة؛ وذلك بوصفها بكل من الغادة، والطاووسة والجوهرة البحرية، والبانة المغروسة في جنة الفردوس، مما يجعلها تجل عن وصف الواصفين، وأفكار المتأملين، قائلاً:

وكيف صبر النفس عن غادة

تظلمها إن قلت: طاووسه

وجرت إن شبهتها بانة

في جنة الفردوس مغروسه

وغير عدل إن عدلنا بها

جوهرة في البحر مغموسه

جلت عن الوصف فما فكرة

#### تلحقها بالنعت محسوسه

ويلاحظ قارئ ديوان هو لاء الشعراء مدى إلحاح أصحابه على فكرة (المثل الأعلى الجمالي) الذي حاولوا التسامي بمحبوباتهم إلى آفاقه السامقة، من خلاله، قاصدين به، فيما أرى، إلى ترجمة جانب من نزوعهم الفكري، والوجداني إلى عالم الفضيلة المفقودة في أنحاء متعددة من مجتمعهم العباسي، الذي عاشوا في رحابه، متظاهرين، بهذا النزوع الفني بمدى تطلعهم إلى الكمال المنشود، يعرضون به شيئاً من أمانهم الداخلى السليب؛ بسبب ما

وقعوا في دركاته من مهاوي القلق، والتوتر، بأعراضهما الضاغطة عليهم.. أقول ذلك ولعلي على حق، مدفوعاً بوقوفي على أكثر من (15) نصاً شعرياً لأحد هؤلاء الشعراء، وهو خالد الكاتب الذي يبدو أنه واكب إشارتي ماني السابقتين، مضيفاً إليهما ما يؤكد ولعه، وشدة إدراكه، بهذا الجانب الواضح، فيما وصل إلينا من شعره.. فمرة نلحظ أنه يخاطب مجبوبته، واصفاً إياها بأن محاسنها تدق عن الصفات، وتجلها الأبصار (1):

يا من تدق عن الصفات محاسنه وتجله الأبصار حين تعاينه

دان الجمال له فأيقن أنها لا شيء أصبح مثله فيقارنه

و مرة أخرى يرى أنه بديعة، لا تحتويها النعوت:

يا بديعاً لا تحتويه النعوت

لك وجه تحيى به وتميت

وثالثة يستنكر أن تكون مخلوقة من طينة البشر:

لـو كان مـن بشر لم يفتـن البشرا ولم يفق في الضياء الشمس والقمرا

ورابعة رأي أنها (مثل) إليه ينتهي المثل الأعلى:

مثل إليه ينتهى المثل

نصفان مرتج ومعتدل

غضن كأن الحسن يخنقه

بالنور ملتئم ومشتمل

<sup>(1)</sup> ديران المصابين، 149، 132.

وخامسة حدد فيها بأنها عزيزة المثل من كل الورى:
عزيز المثل من كل الورى
ورى في الحسن منقطع
وسادسة يقرر أنها نور تولد بين الشمس والقمر:

نور تولد بين الشمس والقمر يجل حسناً عن الأشباه والصور

وسابعة ينصح غيره إلى وجوب قصر الحسن عليها، معللاً ذلك بأنها قد شارفت الغاية والمعدن في هذا الشأن:

> لا تنسب الحسن إلى غيره فعنده الغاية والمعدن

وثامنة يخاطبها - مثبتاً لها صفة (التكامل) في جميع الخصال، التي تدفع الشمس والبدر يقبسان نوريهما من نورها:

الشمس تقبس نورها من نوره
والبدر يحكيه لعز نظيره
يا من تكامل في جميع خصاله
صل من وصلت أنينه بزفيره

.. ومرة نراه يتوجه لها بالخطاب؛ ضارعاً بحسن وجهها، واصفاً إياها بروحه وريحانه، وسؤل نفسه، بقوله(١):

<sup>(1)</sup> شعر محمد، 192، 173.

بحسن وجهك يا روحي وريحاني وسؤل نفسي في سري وإعلاني ويا ضياءين من شمس ومن قمر

يحويها قده غصن من البان

وأخرى يذهب إلى نفي الإحاطة بدلائل حسنها:

ما تصل الألسن في الـ

وصف إلى أكثره

كيف بمن تنتسب الـش

شمس إلى جوهره؟!

وثالثة يسلط أضواءه الكاشفة تجاه ما يبهره من كمال صورته، وزهرة وجهها، وضياء و جنتيها، وحمرة خديها، وفتور مقلتها، وعطفة ناظريها. وما يتألف منها -جميعاً- من معالم الحسن و الجمال قائلاً(1):

بكمال صورته وزهرة وجهه

وضياء وجنته وحمرة خده

وفتور مقلته وعطفة ناظر

يزهو بما في قده من قده

ما قلت أهوى قبله أو بعده

حاشاه أن يبقي هوى من بعده

<sup>(1)</sup> شعرا، منسيون، ص 180، 116، 138، 148، 168، 153، 157.

ومن التغني بهذه الدلائل الواضحة للمثل الأعلى في المحبوبة؛ إلى إظهار مدى التشوق، والحزن العميق، اللذين بات يستشعرهما بكار، وهو يضطر اضطراراً إلى تقليب طرف يمنة ويسرة، فيمن حوله؛ عسى أن تقر عينه برؤيتها، بقوله(١):

كفى حزناً إنى مقيم ببلدة أحباي عنها نازحون بعيد أقلب طرفي في البلاد ولا أرى وجوه أحبائي الذين أريد

ومن تقليب الطرف، بكل ما يوحي به من حيرة واضطراب، إلى الإحساس المفعم بعدم الإدراك، والتمييز لمدى مرور الزمن؛ بسبب ما وقع فيه المحب الهيمان من التقلي بنيران محبوبته، والتخشع لسطان هو اها عليه، معبراً عن هذا، و نحوه، بقوله(2):

لست أدري أطال ليلي أم لا كيف يدري بذاك من يتقلى ليو تفرغت لاستطالة ليلي ولرعي النجوم كنت مضلا ولرعي النجوم كنت مضلا ياغزالاً من القصور تجلي صام طرف لناظريك وصلى كنن عزيزاً أكن ذليلاً فإني كلما زدت عرة زدت ذلا

شعراه منسيون، 130.

<sup>(2)</sup> شعراه منسيون، 134.

وقد أدى هذا الإحساس بانعدام قدرته على التمييز بطول الوقت، أو قصره، إلى إحساسه بالرغبة الجامحة في التسليم طوعاً، لأمر محبوبته، رائيا فيه دلالة قوة على إخلاصه لحبها، والتشوق لوصالها، مضيفاً إلى ذلك، ما نطالعه في موضع آخر من شعره، من إشارته البليغة إلى بعض مظاهر هذه الرغبة، قائلا(1):

تعبدني أحور الناظر

فويلاه من طرفه الساحراا وأورثني فترة في العظام من طرفه الفاتر الفاتر

ويعاني ماني من ويلات الصبابة، وتباريج الهوى القتال، ما يعانيه العاشق الولهان، مما يجعله فريسة للاكتئاب الممص، الذي يترك آثاره الخطيره على بدنه المنهك المضرج بالدموع، والآلام، والأسقام، توقداً لكبده، وإضعافاً لنفسه، وفقداناً لإدراكه، وسداد عقله، بقوله(2):

مكتئب ذو كبد حرى
تبكي عليه مقلة عبرى
يرفع يمناه إلى ربه
يدعو وفوق الكبد اليسرى
يبقى إذا كلمته باهتاً
ونفسه مما به سكرى
تحسبه مستمعاً منصتاً

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 12.

<sup>(2)</sup> شعراه منسيون، 171.

ويكرر خالد الكاتب عزفه على أو تار جانب من هذه المعاناة القاسية، وهي تقرح كبده التي فتتها الوجد، الذي ألم بصاحبها، يقول(١):

سيدي أنت لم أقل سيدي أن

ت لخلق سواك والصب عبد

خذ فؤادي فقد أتاك بود

وهو بكر ماافتضه قطوجد

كبد رطبة يفتتها الوج

حوخد فيه من الدمع خد

وفي موضعين آخرين (2) من شعره، يشير هذا الشاعر إلى ما أصاب كبده العليلة من الأسقام، والأوجاع، والجراح المتوالية، مما يجعلها في ذوبان تقاسي ما تقاسيه من ألم الوجد، وعناء الصدود، والتسخط، بقوله:

كبدشفها غليل التصابي بين عتب وسخطة وعناب كل يوم تدمي بجرح من الشوق ونوع مجدد من عذاب

وقوله:

كبد المستهام كيف تذوب ماتقاسيمنالعيونالقلوب بدن المستهام كيف تراه شجن ماله سواه طبيب

شعراه منسيون، 143.

<sup>(2)</sup> شعر محمد، 207 - 208.

ومن الإشارة إلى الأكباد العليلة إلى الإيمان الناطق بلغة القلق، والتوتر إلى القلوب القلقة، التي لم تعد تقر في مكانها المعهود من أحسام أصحابها؛ بسبب ما أصابها من إعصار الوجد، وتياراته المرجفة، التي تكاد تعصف بالأحشاء عصفاً يشعرها بفقدان القدرة على التوازن، وذلك ما نلحظه في إنشادنا قول الشاعر نفسه(۱):

فما أيست عيني بشيء من البكا وما كان من فقد الرقاد لها بد ولا قر قلبي ساكناً في مكانه ولا كان منسوباً إلى غيره الوجد

وقوله:

تقول: سلا فمن المدنف ومن عينه أبداً تذرف؟ ومن قلبه قلق خافق إليك وأحشاؤه ترجف؟!

وفي مواضع أخرى من نفثات تجسيده مظاهر من هذه الشكوى، يطالعنا بالإشارات الموحية بما يمور بداخله من أنات قلبه، وتباريحه المتوالية، إضافة إلى أحاديث نفسه إلى نفسه، وقد انشقت نصفين، يتضور أحدهما بنيران اللوعة، وأحاسيسها المترعة بالغصص والآلام الشديدة، حيناً، وشكوى الضمير إلى مثله، والقلب إلى صنوه، وقد طرأ عليها ريح التشتت، والتمزق؛

شعراء منسيون، 125.

بسبب ما يلاقيه من أسر الصبابة، وقيودها الصارمة، حيناً آخر، بقوله (۱۱): أإن بان من تهوى ركنت إلى الأسى ونادى منادى الشوق قلبك بالذكر؟! فما قر مذ فارقته في مكانه

ولا كان إلا طائراً ضل عن فكري أحادث نفساً ترتقي كل ساعة فأحبسها بين الترائب والنحر ويبلغنيها غضتي وكأنها

ملاعة بين الجوانح بالجمر

وقوله:

يشكو الضمير إلى الضمير كما يشكو الفؤاد عداوة البصر

وقوله:

وقائل في: أين الصبر قلت له كل الفؤاد من الأحزان فاحترقا ومثله قول عبدالله بن أبي الشيص (2):

إن لم أر بفناء بيتك واقفا فالقلب محتبس عليه وواقف!

<sup>(1)</sup> شعراه منسيون، 112، و110.

<sup>(2)</sup> شعراه منسيون، 154.

و بمداومة البعاد و الهجران، وما يواكبهما من صدود - يستشعر الشاعر الهيمان لهيب الحرمان، يصعب به، و يجعله يرى نفسه، بحالته الشعورية الماثلة أمام ناظريه أشبه بذبالة تنضب، فتضيء لمحبوبته، ولغيرها من الناس، وهي تحترق (۱):

أحرم منكم بما أقول وقد نال به العاشقون من عشقوا صرت كأني نبالة نصبت تضيء للناس وهي تحترق

و تغالب الأشواق المحب، فتجعله سقيماً نحيفاً هزيلاً، معذب القلب، يكاد يلفظ أنفاسه الأخيرة، و تبلغ نفسه التراقي؛ بسبب أشواقه الجارفة إلى الفوز علاقاة محبوبته التي ذاب فيها صبابة وهياماً(2):

معذب القلب بالفراق
قد بلغت نفسه التراقي
وذاب شوقاً إلى غزال
أوضع للبين بانطلاق
لم يبق منه السقام إلا
جلداً على أعظم رقاق
للولا تسليه بالتبكي
آذنت النفس بالفراق

شعراه منسيون، 144، 144، و159.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 219.

ويقع خالد الكاتب تحت سيطرة الهوى القتال، مكابداً نيران الصدود، وآلامه، متقلباً بين زفرة حارة، وأنة واشتياق، وسقام، تتكاتف عليه، فتجعله عزوناً، يتلدد، واهن القوى، سكران، بغير سكر، غير مدرك تمام الإدراك معالم ما حوله، ومن حوله من عالمين، والعجز يضرب بجناحيه في أعماقه، ضرباً مبرحاً، يدفعه إلى التوهم، وعدم القدرة على الحركة المعتادة، ذاهباً إلى أن أيدي المحن، والشدائد قد تمكنت منه، وتلاعبت به، واغتالت أحلامه، ولبه الشارد المذهول، فأخذت به إلى دركات مفجعة من التقسم، والتنازع، بين أجزاء جسمه، وروحه، وفكره التي أخذ بعضها يعاتب بعضاً، ويلومه، ويوبخه، بقوله(1):

منعته من طاعة العاذلينا زفرة تتبع الأنين الأنينا واشتياق نما السقام عليه مجمعاً أن يذيب قلباً حزينا

وقوله:

لما عرفت سريرتي أقصيتني وتركتني متلدداً محزونا ثقة بأني لا أفيق ولا أرى ديناً لقلبي غير حبك دينا

شعرا، منسيون، 158.

وقوله:

يا من تجاهل عما كان يعلمه
عمداً وباح بسر كان يكتمه
هذا خليك نضواً لا حراك به
لم يبق من جسمة إلا توهمه

وقوله:

لعبت بنا أيدي الخطو ب وغالنا ريب الزمان

وقوله:

أراني ذليل النفس منذ أنت غائب وأية نفس لا تذل على الهجر؟! يعاتب بعضي فيك بعضي وكله

إليك وحب العفو يسمح بالعذر

وتخفيفاً من حدة الآلام، وشدة لذعها قلوب المحبين، وأرواحهم الهائمة، نراهم يسكبون الدموع الغزيرة، في القرب، وفي البعد، كل على السواء؛ مما يصيبهم بالأذى المتلاحق، ويدفع أعينهم إلى الشعور بالسخونة، والتحرق والإعياء.. وهو شيء وصفه ماني، ولسان حاله يترجم جانباً من واقعه الإنساني الذي اكتوى بنيرانه، قائلاً(1):

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 284 - 285.

وما في الأرض أشقى من محب وإن وجد الهوى عذب المذاق تـراه باكيـاً في كل حـين مخافة فرقة، أو لاشتياق فيبكي إن ناوا شوقاً إليهم ويبكى إن دنوا خوف الفراق فتسخن عينه عند التلاقي

وتسخن عينه عند الفراق

ومثله، في هذا الشأن، و نحوه، أبو حية النميري، الذي لاحظ أن دموعه باتت تنزل من عينيه المقرحتين متلاحقة، تواكب ما يمربه من مواقف معاناته مع محبوبته، فأخذ يكفكف من دموعه؛ مشفقاً على نفسه، التي راح يراودها، ويحاول الحيلولة بينها، وبين مواقف الحزن والبكاء، التي أو شكت أن تو دي بحياته، و تو صله إلى در كات سحيقة خطيرة من عجزة، وشقائه، بقوله(١):

> استبق دمعك لا يسود البكاء به وأكفف بوادر من عينيك تستبق وما الدموع وإن جادت بباقية ولا الجفون على هذا ولا الحدق

شعرا، منسيون، 180، 181، 175، 186، و139.

وانتقل، في موضع آخر من شعره، يكشف عن معالم صفحة جلية من ذاته، وقد مر، مرتحلاً ببعض معالم محبوبته، فهاجت خواطره، وثارت مشاعره جياشة، مما اضطره إلى التندرع بالبكاء الغزير، غير أنه قد عمد جاهداً إلى كتمانه، والسيطرة عليه، متماثلاً، بعض الوقت، ثم بداله أن انسكاب الدموع، في هذا الموقف الجلل، هو أقل خطراً، وأهون ضرراً عليه من احتباسه، الذي يؤدي إلى جعل ضلوعه تتقضقض، وجسمه يرتجف، بقوة، لوعة، وأسىً وزفرة حنين، وضراعة، ولهفة، قائلاً(1):

# ولما رأى أجيال سنجار أعرضت يميناً وأجيالاً بهن سروج ذرى عبرة لو لم تفض لتقضقضت

#### حيازيم محزون لهن نشيج

أما عبدالله بن أبي الشيص فقد اتجه إلى الطرف الآخر / محبوبته اليصور جانباً من أحوالها، وقد أنهكها الشوق، وأذابها الوجد، مثله، فجعلت تواصل بالدموع دموعاً، بسبب ما آل إليه أمرها من ضعف وجزع، مستدركاً بمستمعه بأن ما تراءى لناظريه من دموعها إنما هي دموع أنثوية معصفرة بدماء، تختلط فيها الحمرة، بالبياض والسواد، وتنتظم كخرزات عقد عقيقي مفصل بالدرر، بقوله (2):

<sup>(1)</sup> شعر محمد، 214.

<sup>(2)</sup> شعر أبي حية، النص رقم (30).

جعلت تواصل بالدموع دموعا جزعاً ولم تك قبل ذاك جزوعا وجرى لها دمع يعصفره دم في صحن وجنتها فعاد نجيعا فكأنه خرز العقيق مفصلاً

بالدر يحسب سلكه مقطوعا

وراح خالد الكاتب يصور جانباً من غمرة إحساسه المفعم بالتأسف، والتكسر، والوهن، والضعف، والتقسم والدعاء الضارع لله (سبحانه)، عسى أن يمن عليه بنعمة الشفاء مما ألم به من أسقام وعلل، قائلاً(1):

هــذا محبك مطوى على كمده

عبرى مدامعه يبكي على جسده له يد تسال الرحمن راحته

مما به وید أخری علی كبده

يا طول زفرته من طول حسرته

وما أعدله في يومه وغده يا من رأى أسفاً مستبعداً دنفاً

كانت منيته في عينه ويده؟!

<sup>(1)</sup> شعر أبي حية، النص رقم (9).

وانتقل، في موقف إنساني وأدبى آخر، يدعو على نفسه راضياً بتنغيص العيش، ومرارته، إن خطر عليها (الوسوسة) بنسيان مجبوبته، أو الهمس بالتسلي عن حبه لها، والإخلاص لودها، متسائلاً، في استنكار بالغ: كيف يقدم، كارها، أو مختاراً، على هذا التسلى، وذاك النسيان المستحيلين، وقد استكن هوى محبوبته بين جوانحه، ناطقاً عما يتراءى للأعين من بكاء حار، بين فينة وأخرى، تخفيفاً من لوعته، وتلظى جوارحه المشتاقة إليها(1):

لا صفا لى العيش إن لم

الك مشتاقاً إليكا
كيف أنساك وما بال
جسم يحكي مقلتيكا
ودماً أصبح دمعي
ظاهراً في وجنتيكا..؟!
انا منسوب إلى حب
بك موقوف عليكا..

ومن الدعاء على نفسه، والتساؤل الغاضب عن شأن جانب حيوي من واقعه ومآله، على لسان خالد، إلى اللجوء إلى مناجاة الفكر، على لسان ماني، الذي يصف كيف تحير الدمع بمقلتيه، تحيراً يترجم جانباً ملموساً بارزاً من تحير أمره، وتشتت فكره، وشعور بالقلق المتزايد، موقوفاً على مكابدة الأشواق، وما يترتب عليها من آلام، وأوجاع (2):

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 217.

<sup>(2)</sup> شعرا، منسیون، 131.

#### وقمت أناجي الفكر والدمع حائر بمقلة موقوف على الضر والجهد

وفي وقوفنا عند صفحات أخرى من ديوانهم الشعري - نلاحظ إلى أى مدى سجلت بصائرهم الفنية، بوعي، وإدراك فائقين وقوعهم تحت دائرة التجني، والجبروت المسلطة عليهم، من قبل محبوباتهم، اللائي يأتين (رمزأ فنياً)، متجدداً الدلالة، فيما يبدو، لجانب اجتماعي، أو اقتصادي، تسلطى قاهر، عانى هولاء الشعراء من ويلاته، وطغيانه؛ ولذلك راحوا يدبجون الأشعار؛ تعبيراً عن إحساسهم المض عدى التضارب الملحوظ في سلوك كل منهم، على حدة، في تعامله مع الآخر، وأعني به المحبوبة، وقد خيل لها، أو لهن، أن إظهار وسائل التودد إليهن صار ذنباً كبيراً يستحق المحب المشوق عليه عقوبة صارمة، كما أنشد أبو حية (۱):

### ليالي أهلانا جميعاً وحولنا سوائم منها رائح وغريب وإذ يتجنبن الذنوب ومالنا إليهن إلا ودهن ذنوب

أما عبدالله بن أبي الشيص فقد وصف جانباً من صورة محبوبته المتأبية الطاغية الظالمة، وقد بدت معرضة عنه، مجافية له، ظانة أن الهجر قرض، تقتضي به من جراء ذنب لم يرتكبه، وتلاحقه بالتمادي في الإعراض

شعراه منسيون، 161.

والصدود والهجران(١):

ومعرضة تظن الهجر قرضاً تخال لحاظها للضعف مرضى كأني قد قتلت لها قتيلاً فما مني بغير الهجر ترضى!!

وغدا جعيفران إلى تصوير مشهد و داعي حزين جمع بينه وبين محبوبته، يوماً، وقد ظهر منها على تباعدها عنه، من أطراف مخضبة بالحناء، أو غيرها، وتجافت عنه مولية، تستشعر حرقة البين، ولوعة الفراق المضنية، مودعة دون هم، أو نطق بلسانها المبين شيئاً، مكتفية بتحيته الجميلة، والإيناس بما أو حت به عيناها الساحرتان من كلام، يعجز غيرهما عن ترجمته، وفك أسراره، والوشاية به، والإيقاع بينهما؟ بسببه قائلاً:(2)

أبدت على البين أطرافاً مخضبة
لما تولت وخافت حرقة البين
وودعتني وما همت وما نطقت
وإنما نطقت وحياً بعينين
بلى فلو أومأت نحوي بإصبعها
إيماءة ختلت عنها الرقيبين

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 268.

<sup>(2)</sup> شعر أبي حية، النص رقم (3).

ويقدم خالد الكاتب على مشهد و داعي مماثل؛ فنراه يتوقف مع قلبه الحائر المضني، وقفة تأمل، وتدبر، وتساؤل، وتحسر وإشفاق، مسائلاً إياه عما هو صانع في غده الآتي بحتفه، ومجدداً السوال والرجاء الموصولين لمحبوبته القاسية؛ عسى أن تشفق عليه، وترحم ضعفه وشكايته، مختتماً بإبداء آيات ضراعته لله ذي الحول والطول؛ عسى أن يهبه من نعمته وفضله صبراً وسلوانا(۱):

غداً أيها القلب ما تصنع
أتصبر للبين أم تجزع؟!
كأني بصبرك في أمرهم
مودع غير الذي ودعوا
أما راقب الله يوم الفرا
ق فيمن هو المدنف الموجع؟
أيا رب لا عبرة تنفع
ولا دعوة فيهم تسمع؟!

وانتقل، في موضع آخر من شعره، يصور بإيجاز وإيحاء بالغين، كيف وقف هو ومحبوبته، في مشهد و داعي آخر يتبادلان الآهات و الزفرات، والدموع والشكاية، قائلا(2):

وقفنا وثالثنا عبرة ويشكو إليه

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 216.

<sup>(2)</sup> شعر جعفر، 122.

وفي الوقت نفسه نلاحظ، في تأملنا ببعض معالم ديوانهم الشعري، مدى مواكبتهم معاصريهم وسابقيهم من الشعراء المتيمين والعشاق الملتاعين؛ بلجو ئهم إلى تبادل الرسل والهدايا الرمزية، وممارسة بعض طقوس العشق والصبابة المتوارثة. وإن جنحوا بها وجهة أخرى؛ يترجمون بها جانباً، أو أكثر من جوانب محنتهم الكؤود، مصابين يتجرعون كؤوس العلل والأسقام، تتعالى زفراتهم الصادرة من أعماقهم المكلومة، محسدة مظهراً ملموساً من مظاهر معاناتهم، وضعفهم، وتقطع أنفاسهم. ومن ذلك ما يطالعنا به خالد الكاتب بإشارته إلى الاستعانة بزفرة حارة، ونفس خافت مصدور رسو لا صادقاً أميناً؛ يؤدي رسالته المحملة بتباريح صدره، ولواعج وجدانه إلى حبيبته، بقوله(1):

# إني إذا لم أجد شخصاً لأرسله وضاق بي منتهى أمري وملتمسي لمرسل زفرة من بعدها نفس يا ليت شعري هل يأتيكم نفسي؟!

وانتقل، في صورة شعرية غزلية أخرى، إلى الاستعانة بدمع عينه المتواصل رسولاً؛ ينطق بحرارة مشاعره، وصدق أحاسيسه، وحسن مؤمله من محبوبته (2):

<sup>(1)</sup> شعراه منسيون، 152.

<sup>(2)</sup> شعراه منسيون، 190.

# دمع عینی کان مشتا قا إلى قسرة عيني إنه كسان رسسولاً

بينه الدهر وبيني

أما أبو حية فقد اتخذ الرياح العليلة، بعبقها الطيب الفواح رسولا، شاهدا عليه، يبلغ محبوبته ما يمور بداخله من محبة شديدة، وأشواق غامرة نحوها(١):

#### إذاريدة منحيثمانفحتله

#### أتاه برياها خليل يوصله

ويشير خالد الكاتب إلى تفاحة (مجرحة) بعثت بها محبوبته إليه، منوها بوقعها الطيب، وفعلها الحسن على قلبه وروحه(2):

#### تفاحــة جرحـت بالدر مــن فيـها أشهى إلى من الدنيا وما فيها

كما يلفتنا إلى بعض مواقفه الغرامية الحانية النادرة، التي شهدت تبادل التحيات القلبية العامرة بالبهجة، والإيناس المفقودين، في كثير من الأحيان، مستعيناً بالورود المتألقة المنداة بقطرات الندى لسان محبة وأشواق، غامرة، وضمير ذوق رفيع(3):

#### عشیة حیانی بورد کأنه خدود أضيفت بعضهن إلى بعض

شعراء منسيون، 148.

<sup>(2)</sup> شعراه منسيون، 185.

<sup>(3)</sup> شعر أبي حية، النص رقم (50).

ومواكبة لهذا، ونحوه - نراه يوجه خطابه الشعري المشحون بالشجن، والحنين إلى من يراهما أهلاً لتلبية ندائه من محبيه، وخاصته؛ عسى أن يريا فيه (هدياً) صالحاً للفداء، والتضحية، والإيثار، يستعينان به على الوفاء بالحقوق المفروضة عليهما؛ تقرباً إلى محبوبته، وتزلفاً، بعد مماتها، وفوزاً مما حرم منه في سني حياته الدنيا من وصال عزيز، وأمن منشود، يعيدان له بعض ما افتقده، أو يصبو إليه في غده (۱):

### احملاني إن لم يكن لكماعقر إلى جنب قبره فاعقراني وانضحامن دمي عليه فقدكا

#### ن دمي من نداه لو تعلماني!!

ومن هذه الرغبة الجامحة في التواصل المنشود مع حبيبته حياً وميتاً، إلى الكشف، بجلاء، عن بعض مواقفهم الأخرى التي نراهم فيها، كغيرهم من المولهين العشاق، مدفوعين إلى الفوز -واقعاً، أو فناً- بريا محبوباتهم، وشهد رضابهن، وريقهن العذب، يترشفون برحيقه الطيب جزءاً، يداوون به علتهم، ويروون به ظمأهم، ويشفون به غلتهم الصادية التي حالت ظروفهم الخاصة دون تحقيقه.. ومن ذلك ما يطالعنا به ماني، الذي وصف جانباً من سعادته، و نهمه البالغين في تقبيل مبسم محبوبته، والتلذذ بنكهة فمها العذبة، مهما كلفه ذلك من وزر، في الدنيا والآخرة (2):

شعراه منسیون، 187.

<sup>(2)</sup> شعراه منسيون، 150.

# ولقدقلت حين قبلت منه مبسماً مثل نكهة النمام رب إن كان ذا حراماً فإني أشتهيأن تخصني بالحرام!!

أما خالد الكاتب فقد أشار إلى أن فوزه بتقبيل فم محبوبته، والتغني بذكره قد انقلب عليه وبالاً؛ ما بعده وبال، بات يتجرع فيه كئوس الضنى والعذاب(١):

#### عذابي بعنذب الذكر عنذب المقبل ومن سهمه الريان من دم مقتل

.. وتعويضاً عن بعض أسباب هذا الوئام الإنساني المفتقد بينهم وبين نساء عصرهم، وبناته، وتعبيراً عما يمور بداخلهم من مشاعر فوارة، كانت تنطق بالقلق المتزايد، والتوتر المتصاعد - لجأ بعض هؤلاء الشعراء إلى بث خواطرهم، ومداد مشاعرهم وجهة أخرى، تتجاوز الخلق الموصوفين على ألسنة هؤلاء الشعراء، وغيرهم، بالظلم، والتجاهل إلى الخالق (عز شأنه)، الذي لا يخيب قاصده، ولا يتعثر مجبه، ولا تضل خطواته، وهي الوجهة التي جسدتها بعض أشعارهم التي تنتظم فيما عرف بالحب الصوفي، أو الحب الإلهي، الذي أراه -ولعلي على حق في هذا - لبنة فنية أخرى تؤكد إحساس هؤلاء الشعراء بالغربة بمظاهرها، وأسبابها المختلفة، وما يواكبها من قلق متزايد، وشك مرضي متصاعد تجاه أبناء عصرهم، الذين أساءوا

<sup>(1)</sup> شعراه منسيون، 184.

معاملاتهم، وساعدوا في مضاعفة شعورهم بالبأساء، والضراء، والكرب المتلاحق، الذي يواكب معاناتهم من علة الوسوسة؛ مما دفعهم إلى محاولة التسامي، بقصد، وبصيرة نافذة، ونفس راضية مطمئنة، بعد طول التياع، وتوجس، وتشك إلى رحاب قدسية جليلة هي رحاب (الذات العلية)، تبادلها حباً بحب، وقرباً بقرب، ونجوى بنجوى.. فها هو ذا سمنون المحب ينفض يديه من التعامل مع بني جنسه، من الآدميين؛ بعد طول معاناة معهم، ويأس، وإحباط، ويشعر، ببصيرته النافذة، أن المستحق الأوحد للإجلال، والتقديس، والمحبة الخالصة هو الله الفرد الصمد (جل جلاله)؛ لذلك فهو يحث عينيه اللتين طالما بكتا؛ تسلية له في مواقف مختلفة سابقة على سح الدموع غزيرة، ويحض نفسه على التفاني ذوباناً وو جداً، بمحبته على سح الدموع غزيرة، ويحض نفسه على التفاني ذوباناً وو جداً، بمحبته (سبحانه)، قائلاً الله المحانة المستحق المستحق

# ياعين سحي أبداً يا نفس موتي كمدا ولا تحبي أحسدا إلا الجليل الصمدا

أما سعدون فقد أشار إلى أن أنسه بالله (تعالى) قد أغناه عن مخلوقاته؛ لذا فإنه يداوم على التمسك بحبال محبته له (سبحانه)، ويحرص على وصاله، ومداومته على الفوز بقربه، وحرصه على الاهتداء إلى سبيله(2):

<sup>(1)</sup> شعر محبد، ص 188. (2) شعرا، منسيون، 174.

#### أنست به فلا أبغي سواه مخافة أن أضل فلا أراه

وفي موقف شعري آخر، أكثر تفصيلاً، يصرح بمدى (ملالته) من الإيناس بحب البشر؟ مما دفعه إلى هجرهم، في سبيل الفوز بمحبة الله الوهاب، والتشوق إليه (سبحانه)، متحملاً في ذلك ما لا يتحمله غيره من مفارقة النوم، ومصاحبة السهد، والأرق، والضني والسقام، وما يؤاكبه من شرود الذهن، واختلاله، مما عرضه لسخرية الساخرين، ووشايات الواشين، ولسان حاله ينطق، بوحي وإيماء، وإشارة بليغة لا يفطن لدلالاتها المبينة سوى أمثاله من المتيمين الخلصاء، إخفاء لما يستكن بين الضلوع من حب مقدس سام، وغرام مبرح متنام، ترك آثاره البارزة في جسده النحيل (۱):

هجرت الورى في حب من جادً بالنعم
وعفت الكرى شوقاً إليه فلم أنم
وموهت ذهني بالجنون على الورى
لأكتم ما بي في هواه فما انكتم
فلما رأيت الشوق بالحب بائحاً
كشفت قناعي ثم قلت: نعم نعم
فإن قيل: مجنون فقد جنني الهوى
وحرمة روح الأنس في حنيس الظلم

<sup>(1)</sup> رائق الشهد، 42.

# لقد لامني الواشون فيك جهالة فقلت لطرفي: أفصح العنر فاحتشم فعاتبهم طرفي بغير تكلم وأخبرهم أن الهوى يورث السقم

ومواكبة لذلك راح سمنون لاهجاً بلغة الدموع والأشواق، يستعين عفر داتها الفريدة على تخفيف بعض لواعجه، وأحزانه التي خلفتها فيه أحاسيس العشق، ومواجده، واصفاً نفسه بالمعذب بنيران الهوى المسعورة، التي طالما ابتلي بلهيبها من جزاء مخالصته الحب لمن يعجز عن معاتبته، أو مجرد التفكير في صده وهجراته(۱):

بكيت ودمع الشوق للنفس راحة ولكن دمع العين ينكي به القلب وذكرى لما ألقاه ليس بنافع ولكنه شيء يهيج به الكرب ولو قيل لي: ما أنت؟ قلت: معذب بنار مواجيد يضرمها الغيب بليت بمن لا أستطيع عتابه ويعتبنى حتى يقال: له الذنب

ديوان المصابين، 161.

ونراه، في موقف شعري مماثل، يعاود الإشارة البليغة إلى لغة العتاب المتبادلة -في ضميره- بينه، وبين محبه الأعظم، منوها بأن هذا العتاب إنما يزيد من انشراح صدره، وقرة عينه، وهدوء نفسه، ويجعله مبتهجاً بلذات الصبابة، مسروراً بنشوة الإيناس، وعبق الوداد(1):

# يعاتبني فينبسط انقباضي وتسكن روعتي عند العتاب جرى في الهوى مذ كنت طفلاً فما لى قد كبرت عن التصابي؟!

ونلاحظ، في تأملنا بمواضع متعددة من ديوانهم الشعري، مدى مواكبتهم بين أجواء هذا العشق النوراني بمفرداته، ومعالمه المشار إليها، في الفقرات السابقة، وبين تلك (المناجاة) الفريدة التي در جوا على إجرائها، بين الحين، والآخر، كاشفين بها عن بعض صفحات ذواتهم المشرقة، حالتئذ، وقد تيمها العشق الإلهي، وسما بها إلى رحابه المقدسة؛ فأحسنت التقرب إليه (سبحانه)، مدفوعة بما يراه أصحابها، أو بما نراه من أحاديثهم الهامسة، التي تميط اللثام عما يستشعرونه من مراقبة إلهية دائمة شاملة لكل حركاتهم، وسكناتهم، وظواهرهم، وبواطنهم، آخذة إياهم إلى آفاق متسامية عزيزة من الورع، والحياء، وإخلاص العبادة، والمودة، والرغبة في مواجهة المحن والشدائد، التي تورث أصحابها قرة بعد قوة، ويقيناً ما بعده يقين، ولسان

ديران المسابين، 158، 159.

أحوالهم الأنس به (تعالى) والتلبية بذكره، والفوز بنعمة رؤيته بذواتهم، وفي كل من حولهم، وما حولهم من مخلوقات، تسبح بحمده، وتنطق بجلاله، وعظمته، والرضا بطول المجاهدة في سبيل محبته والانقلاب الحسن بنعمته، ورضوانه، ومداومة وصاله المحمود.. ومن ذلك ما نطالع أصداءه في قوله: (1)

كأن رقيباً منك يرعى خواطري ولسانيا وآخر يرعى ناظري ولسانيا فما خطرت من ذكر غيرك خطرة على القلب إلا عرجا بعنانيا

وقوله:

ضاعف على بجهدك البلوى
وابلغ بجهدي غاية الشكوى
واجهدوبالغ في مهاجرتي
واجهر بها في السر والنجوى
فإذا بلغت الجهد في فلم
تترك لنفسك غاية قصوى
فانظر فهل حال بي انتقلت
عما تحب بحالة أخرى؟!

ديوان المصابين، 173174.

وقوله:

لا لأني أنساك أكثر ذكرا
ك ولكن بذاك يجري لساني
أنت في النفس والجوارح والفك
ر وأنت المني وفوق الأماني
فإذا أنت غبت عني عياناً
أبصرتك المني بكل مكان

ومثله كثير (۱). مما لم يتفرد به سمنون المحب، وحده، وإنما شاركه فيه صنوه سعدون، الذي يطالعنا في أكثر من موضع من شعره بندائه الشجي المني يرسله حانياً؛ (مناجاة) لربه، (سبحانه) واصفاً إياه مما يليق بفضله، وإحسانه، وجلاله، وكماله، وقدرته المتفردة على رؤية باطن اعتقاده، ومنتهى أمر فواده، وشآبيب رحمته، مبتهلاً إليه، وكله ضراعة، وخشوع، وإخلاص، عسى أن يصلح فساد ما اعوج من أموره ويمن عليه مما يحفظ عزته، ويصون بهاء وجهه في الدنيا والآخرة بقوله (2):

يا من يرى باطن اعتقادي ومنتهى الأمر في فؤادي أصلح فساد الأمور مني ولا تدع موضع الفساد

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 170.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 197، 196، 136، 193.

وقوله:

يا من كلما نودي أجابا
ومن بجلاله ينشي السحابا
ويا من كلم الصديق موسى
كلاماً ثم ألهمه الصوابا
ويا من رد يوسف بعد ضر
على من كان ينتحب انتحابا
ويامن خص أحمد باصطفاء
وأعطاه الرسالة والكتابا

وقوله:

أتتركني وقد آليت حلفاً بأنك لا تضيع من خلقتا وأنك ضامن في الرزق حتى تؤديماضمنت وماقسمتا؟! وإني واثق بك يا إلهي واثق بك يا إلهي ولكن القلوب كما علمتا..!!

وقد تفرعت من دوحة هذا العشق الصوفي المتسامي شجرة ظليلة حانية، جنح فيها هذا الشاعر/سعدون، إلى رحاب سامقة، غير متناهية، تبعد عن مدارك الكثيرين من الخلق، في كل زمان ومكان، ألا وهي جنة الله (سبحانه) التي أعدها لعباده المخلصين، ثواباً لهم، وتسلية عن بعض ما لاقوه من مواقف الحرمان، التي طالما عانوا منها في حياتهم الدنيا..

وكأني بهذا الشاعر، ونحوه، في مسلكه الفني الذي خصص له بعض نصوصه الشعرية يسلى نفسه، وأترابه من المبتلين، والمصابين، والمنسوبين إلى كل من الجنون والوسوسة، وما واكب ذلك، وغيره من افتراءات المفترين، وادعاءات المدعين، وبذاءاتهم المترامية عليهم، بوسائل، ومظاهر مختلفة.. كأني به يعزي نفسه، ويروض قلبه، بما أعده الله (تعالى) لمن صبروا، واحتسبوا، وجاهدوا في سبيله، وأحبوه، وتعلقوا بمودته، في سرهم ونجواهم، وأفعالهم الصالحة، ودعوه مخلصين، رغبة، ورهبة، وزهدوا في متع الحياة الدنيا الزائلة، وعاشوا بنفس راضية مطمئنة، أو لائمة تحررت من هواجسها، ووساوسها، وقلب سليم خلا من الغل والحسد، واطمأن بذكر الله (جل شأنه)، وذكر أنعمه، والإقرار بوحدانيته، وكماله، وجلال وجهه، وعظمة سلطانه؛ ولذا فقد سلط نواظر بصيرته، لتكشف له، ولقراء شعره، عما لاح له في (أفق ذاته) المستنيرة من معالم جنة الخلد، وخاصة ما افتقد نظائرها في حياته الدنيا من أولئك الجواري، من الحور العين الفائقات حسناً، وجمالاً، وقد بدت كل واحدة منهن في غاية ما يتمنى من فتنة، وزينة، وتألق، تداعب من أعدت، وهيئت له من أهل الجنة، ولسان حالها: طبت، فحسن ثو ابك. و نحو ذلك مما نطالعه بقو له(١):

<sup>(1)</sup> ديران المساين، 176، 184، 187 – 190.

إن في الخلد جاريه
هي حسان كما هيه
لو تراها على النما
رق بالغنج ماشيه
لتمنيت أنها
للاما على شقائق ال
خلد سلطراً بغاليه
أنا للزاهد الذي

وقوله:

تفهم يا أخي وصف الملاح
وقد ركبوا النجائب في الوشاح
من الحور الحسان منعمات
تفوق وجوهها ضوء الصباح
براهن المهمين من عبير
وشرفهن حقاً بالفلاح

وقوله:

قبة من جواهر الخلال المحالية المحالية

وقد نجح هذان الشاعران في تشكيل هذه اللوحات الفنية الأخيرة؛ إبرازاً لموقف، أو أكثر، من مواقفهم الإنسانية، والأدبية، وقد تحررت ذاتهما من قيودها الصارمة المفروضة عليها، من داخلهما، أو خارجهما، وانبعثت مولوداً جديداً من رحم (التجربة التأملية) الرحبة، التي عايشاهما، ولتصل، متأخرة، أو غير متأخرة إلى درجة ثابتة، مطمئنة من اليقين الإنساني المأمول، الذي يخفف عن أصحابه جزءاً من غلواء إحساسهم المتجدد بالغربة الكأداء، والقلق، والتوتر، والتساؤل الحائر المستمر، عن مصائرهم، في غمرة معاناتهم من الوساوس، وترهات الجنون، واختلاط المدارك.

غير أن هذا النجاح النسبي المؤقت -في نظري لا يجب أن يبعدنا، كثيراً، عن الإطار العام الذي دارت حوله مضامين صورهم الشعرية التي عرضنا لها، في دراستنا لجوانب من (بوحهم الذاتي)، الذي فاض بشكواهم المرة، من ويلات معاناتهم الظاهرة، وشبه الظاهرة، مما رموا به، ونسبوا له من جنون ووسوسة، فعبروا عنه، في مواقفهم الشعرية السابقة، مما يجسد توترهم، وقلقهم ويؤكد صحة جانب مما رأيناه، في ختام المبحث السابق، من اقتراح (مفتاح شعري) يسهل لنا آفاق تذوق شعرهم، وتحليله، ويدفعنا هذا التأكيد إلى حاجتنا إلى إعادة طرح هذا السؤال، الذي استهللنا به مبحثنا هذا، من جديد، وهو:

إلى أي مدى تأثر هو الاء الشعراء بعلتهم، عند إنشادهم نصوصهم الشعرية، التي واكبوا بها انخراطهم في روح عصرهم، وبنائه الاجتماعي، والفكري.. والقيمي.. ؟!

وهو السوال الحيوي الذي نخصص لإجابت صفحات المبحث التالي، إن شاء الله..

#### 2 \_ شعرهم الاجتماعي

واكب الشعراء الموسوسون العباسيون اتجاهات معاصريهم، وبعض سابقيهم في إسباغ مظاهر الثناء على ممدوحيهم، رائين فيهم مظهراً، أو آخر، من دلائل (المثل) الاجتماعي، أو السياسي، أو الديني الأعلى المنشود..

غير أن قارئ ديوان هؤلاء الموسوسين -يدرك إلى أي مدى ارتبطت مدائحهم، بقصد، أو بغير قصد، بخيوط قوية، نبعت من ذواتهم المكلومة والمتضررة من أعباء ما وصفوا به، أو نسبوا إليه من علل وأسقام؛ مما دفعهم

إلى التأثير، في طيات هذه المدائح ببعض ما انتابهم، حيناً من قروح خلفت في داخلهم، وعلى مرأى من أجسامهم، حريصين على تقسيم أكثر ما وصل إلينا من لوحاتهم الشعرية المدحية قسمين متكاملين، أولهما: يتصل بذواتهم، وما أصابهم من العدوى، أو الفقر، والحرمان، والسأم، ونفاد الصبر ومرارة السؤال، والقيود الاجتماعية الصارمة.

والآخر: يقصد ممدوحيهم، وقد رأوا فيهم معقل آمالهم، وطوق نجاتهم معا تهاووا فيه من دركات المرض، والعوز المهلكة.. ومن ذلك ما نلحظه بإنشادنا لامية جعيفران، التي مدح بها أبا دلف العجلي، مصوراً إياه كريم النفس واليدين، جواداً، سخياً، متناهي العطاء، صانه من الوقوع، متهالكاً ذليلاً، يتكفف الناس، قائلاً(1):

### يا معدي الجود على الأموال ويا كريم النفس في الفعال قد صنتني عن ذلة السؤال بجودك الموفي على الآمال

وفي دالية موجزة أشار إلى ممدوحه وما وصف به من غاية الكرم، ومنتهى الفضل، مجسداً في مدحه إباه صفة من صفات بعض الموسوسين، وهي الجنوح للمبالغة، أحيانا وذلك برفع ممدوحه عن درجة الإنسانية، أو البشرية المعهودة، إلى أفق أسنى من (الألوهية)، معرجاً في صدر مدحته على صفحة

ديوان المصابين، 143، 133، 135.

من صفحات ذاته المفجوعة، بقوله(١):

يا أكرم الأمة موجودا وأفجع الأمة مفقودا لما سألت الناس عن واحد أصبح في العالم محمودا قالوا جميعاً: إنه قاسم أشبه آباء له صيدا

وانتقل في (مقصورة) إلى وصف ممدوحه نفسه بالسيادة، والمجد، وسعة البذل، والجود، وما يتصل بذلك من كثرة استقبال الأضياف، وإكرامهم، مصدراً مدحته بصفحة ذاتية، تتعلق بنفسه العفيفة التي تعاني من ويلات الفقر، والملال، والصدود من قبل من يعاشرهم، الذين يسيئون معاملته، قائلاً(2):

أباحسن بلغن قاسماً بانسي لم أجفه عن قلي ولا عن مالل لإتبانه ولا عن ماله ولا عن عني ولكن تعفقت عن ماله واكنا وأصفيته مدحتي والثنا

ديوان المصابين، 164، 139، 140، 136.

<sup>(2)</sup> شعر جعفر، 114.

#### أبو دلف سيد ماجد

#### سني العطية رحب الفنا

.. واستهل ماني مدحه لمحمد بن عبدالله بن طاهر (ت253هـ). عطلع حكمي، عما يجري مجرى الأمثال، ذاهباً، من خلاله، إلى النصح والتوجيه لمستمعيه بوجوب تخفيف زيار اتهم للأصحاب، جانحا صوب الاستعانة ببعض المفردات ذات الارتباط الوثيق. عجريات حياته ولاسيما فيما نلحظه من إشارته إلى (الإدمان)، و(الإملال) مثنياً على ذلك ببوح (ذاتي)، وصف فيه جانباً من وحدته التي يعيش فيها حبيس الآمال، ينتظر نعمة ممدوحه الأمير الذي يصله برفده، فيخفف عنه بعض شجونه وأحزانه، ويعيد له أنسه السليب، بقوله (۱):

مدمن التخفيف موصول

ومطيل اللبث مملول

ليس في إلف فيعطفني

فارقت نفسى الأباطيل

أنا موصول بنعمة من

حبله بالمجد موصول

أنا مغبوط بنعمة من

طبعه بالخير مأمول

وانتقل، في (فائية) موجزة، إلى مدح إبراهيم من المدبر (ت275هـ) واصفاً إياه بما هو أهله من كرم، وسخاء، معرجاً، في الوقت نفسه، على صفتين

<sup>(1)</sup> شعر جعفر، 102.

اثنتين لصيقتين ببعض الموسوسين، ألا وهما كثرة النظر في الأشياء، بتأمل، والشعور بالحرمان(١):

ليت شعري أي قوم أجدبوا فأغيثوا بك من طول العجف!! نظر الله إليهم دوننا

وحرمناك لذنب قد سلف

أما خالد الكاتب فقد أشار، في معرض مديحه الحسن بن وهب (ت 250هـ)، مما صار يستشعره، لسبب، أو آخر، من نفاد الصبر، والتبرم، وضيق الحيلة، قائلاً<sup>(2)</sup>:

#### ما إن دعوتك إلا حين أسلمني صبري ولم أبك إلا حين لم أنم

وفي مديحه محمد بن موسي بن حفص - نراه ينيف على ما يراوده من بسط الأمل، وسعة العطاء، والبر الذي، هو في أمس الحاجة إليه، بعد أن طالت معاناته من جحود معاصريه، وأهل وده(3):

<sup>(1)</sup> شعر جعفر، 154.

<sup>(2)</sup> شعر محمد، 185.

<sup>(3)</sup> شعر عمد، 211 - 212.

# أكرمتني وبسطت في أملاً لم يناً عنه نوالك الجزل وبرزتني عن غير معرفة سلفت ومثلك للندى أهل

وفي موضع آخر من (شعره المدحي) يطالعنا بإشارته إلى بعض ما يعترضه من (اتهام)، وود مشوب بالجفاء، إضافة إلى ما يحيط بحياته من قيود (تطوق) رقبته، وتسلبها نعمة الحياة الحرة الكريمة(١):

أغيب عنك بغيب غير متهم وصفو ود وشكر غير منصرم أبا على لقد طوقتني منناً طوق الحمامة لا يبلى على القدم

.. وواضح من معاودة النظر في هذه النصوص المدحية، ونحوها، أن منشديها لم ينأوا في صورهم المدحية، عن إطارهم الفني السابق، وهو (البوح الذاتي) المفعم بالتوتر، والقلق..

والحال نفسه - تقريباً في (أهجياتهم)، التي داروا فيها من فلك معاصريهم، وسابقيهم من شعراء الهجاء، محاولين جهدهم التنقص من خصومهم، الذين نابذوهم مشاعر الكراهية، والبغضاء، لسبب، أو آخر، منطلقين من (البورة الذاتية) نفسها، وما تنضح به من مرارة، كانوا يستشعرونها بقوة،

شعراه منسيون، 197.

بسبب إصابتهم بعلتهم؛ فجعلت بعضهم يشعر بالضياع والغربة، حتى من في داخل بيته، موجهاً سهام السخرية، والتقريع، والتهكم لنفسه، فيما يشبه (رجم الذات)، متنقصاً من أحوالها، ومتخذاً من ضعة النسب، أو اختلاطه، سبيلاً لهذا التنقص. . كما فعل جعيفران، الذي أخد يشكك في إحدى أهجياته، بنسبه لأبيه، ويطعن في عفة أمه، بقوله(1):

ماجعفر لأبيه
ولا له بشبيه
أضحي لقوم كثير
فكلهم يدعيه
فذا يقول: بنيي
وذا يخاصم فيه
والأم تضحك

وتابعه، في التنقص بضعف النسب واختلاطه عبدالله بن أبي الشيص، متجهاً لأخرى، وهي التعريض بمن عرف بأبي سعد المخزومي، مستعيناً بأسلوب الاستفهام التهكمي، والمحاورة، في خطابه إياه، وسواله عما إذا كان صحيح النسب نقيه، أم مدنساً دعياً، قائلاً(2):

<sup>(1)</sup> شعراء منسيون، 196.

<sup>(2)</sup> شعراه منسيون، 196.

أبا سعد بحق الخمو سومك اقلت الحق في النسب بنة أم تحلم في نومك؟! أبن لي أيها المعرو رممن أنت في قومك؟ فولي قائلاً: لو شئو تقد أقصرت من لومك ودعني أك من شئت في قومك إذا لم أك من قومك

ويصدر جعيفران، في معظم أهاجيه عن نفس عليلة، تراودها الآلام، ويسيطر عليها اليأس، والقنوط وإحساس ممض بالجوع، مع عدم القدرة على توفير طعام يسير، يسد به رمقه، إضافة إلى شعوره الحاد المتوالي بالصداع، متعرضاً؛ بسبب ذلك، أو مواكبة له، بكل وسائل السخرية، والتقريع، يصم بها خصومه، ويسلبهم مظاهر الكمال الاجتماعي، بقوله(1):

ياصاحبي من ثقيف يا مؤنسي وحليفي يئست من كل خير عند ابن سعد الوصيفي

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 223.

فرحت لا بطفيف ولا بغير طفيف سوي طعام يسير خلفته في الكنيف

وقوله:

بت ضيفاً لهشام في شرابي وطعامي وسراجي الكوكب الدر ي في كلل ظلام لا حراماً أجد الخب لخب لز ولا غلي حرام تستبين الجوع مني في حديثي وكلامي

وقوله:

يا قصر شانك بخل صاحبك الذي ما فيه -مع إمساكـه- مستمتع أنت العـروس لهـا جمـال فـائـق لـكنـها فــي كـل يــوم تصـدع وفي مواضع أخرى من شعره الهجائي نراه، حيناً، يصم بعض مهجويه بالكبر والتيه، رائياً في هاتين الخلتين الخبيئتين مادة ملوثة، تنضح بأجواء المرض، والعلل، والآفات، قائلاً(١):

# أم سعيد لم ولدتيه ملوثاً بالكبر والتيه؟!

أما خالد الكاتب فقد صدر، في بعض أهجياته عما غلب عليه، في بعض أيامه من (تخليط)، متأثراً بأعراضه التي قد تحجب الروية الصحيحة عن مداركه، فتريه الأشياء بضدها، وتعرضه إلى بعض الإهانات والسخافات المؤذية من بعض معاصريه، فيطرحه بعضهم، ويقذفه آخرون.. إضافة إلى إحساسه الممض بالجزع، وأنين الزفرات الحادة، والكمد المتتابع.. متوجها بسهام هجائه اللاذعة إلى خصومه، رامياً إياهم بالكبر، حيناً، وسوء الطوية، ونكران الفضل، وسوء الهيئة، ونحو ذلك مما تعارف عليه مجتمعه من الأخلاق القبيحة، بقوله (2):

تاه على ربه فأفقره حتى رأه الغني فأنكره فصار من طول حرفة علماً يقذفه الرزق حيث أبصره

<sup>(1)</sup> شعر جعفر، 109، 120، 108..

<sup>(2)</sup> شعر جعفر، 130.

ياحلبياًقضي الإلهاله بالتيه والفقر حين صوره لو خلطوه بالمسك وسخه أو طرحوه في البحر كدره

وقوله:

ياتيك في جية مرقعة أطول أعمار مثلها يوم من حلب في صميم سفلتها عناه فقر وعزه ضيم

وقوله:

جزعت حليلته عليه فما
تخلو من الزفرات والكمد
نزل الزمان بها فأهلكها
منه وأهدى اليتم للولد

ويتصل بهذه الأهجيات المتأثرة بعلل أصحابها ما أنشده ابن أبي الشيص، هجاءً لمدينة (سامراء)، التي اضطر إلى الإقامة فيها، فترة من حياته؛ فلم يحمد معيشته بها؛ بسبب بعض ما لاقاه فيها من تضييق في الرزق، وسيطرة الأمراض، وغير ذلك، مما أشعره بمزيد من الحزن، والكرب العظيم، و دفعه متسخطاً إلى الدعاء عليها، متمنياً لها، حلول القحط، والهلاك، بقوله(1):

شعرا، منسيون، 198، 199، 197.

#### لعمرك ما سررت بسر من را ولكني عدمت بها السرورا

وقوله:

لعن الله (سر من را) بلاداً ورماها بالقصط والطاعون..!! بعت في الصيف عندهم قبة الخي

ـش وبعت الكانون في كانون!!

وفي هجائه لرجل فقد ناظريه، عرض أبو دانق البغدادي لجانب من أعراض إصابته بالوسوسة، وهو شعوره المتزايد بالحذر والخوف، إضافة إلى نضنضة اللسان، وهي خفته، وتوجسه، ونحو ذلك مما رمى به مهجوه، قائلاً(۱):

أشبه رأسه لولا وجار بعينيه ونضنضة اللسان فلا سلمت من خذري وخوفي متى سلمت صفاتك من لساني

فإذا تقدمنا خطوة، في قراءاتنا نصوص (شعرهم الماجن)، بوصفه صفحة من صفحات روح عصرهم للحظنا مدى ارتباطه الوثيق. بما ألمحنا إليه، في أكثر من موضع، من دراستنا، وهو (بوحهم الذاتي) المنبعث من بين حنايا أنفسهم، يترجم عن جانب أو آخر من هموم دفينة، باتت تصطرع

ديوان المصابين، 212 – 213، 224.

بداخلهم، وتعتلج اعتلاجاً.. ولذلك يطالعنا جعيفران بجيمية، من بيتين، يصف فيهما كيف عاودته همومه، بقوة، واعتلجت في صدره، بسبب أو آخر، مما دفعه، بين تارة وأخرى، إلى الإقبال على الشراب، بنهم، وضراوة؛ تسلية لذاته عن همومها، وأتراحها، بقوله(1):

عادني الهم فاعتلج
كلهمم إلى فرج
سل عنك الهموم بالـ
كالماني الهموم عنك الهموم عنك الهموم عنك الهموم عنك الهموم عنك الهموم عنك الهموم بالـ

وإذا تجاوزنا الصفحات الشعرية الناطقة بلسان ضعفهم، الذي دفعهم إلى نيران التهتك، والفحش، والبذاء.. وأضفنا لها صفحات شعرهم الأخرى، التي ضمنوها بعض (مفاخراتهم الجماعية)، وبعض زفراتهم الاعتذارية، والرثائية؛ بسبب ما نلحظه من افتقارها إلى ما وجدناه، في خطوات رحلتنا السابقة مع ديوانهم الشعري، من ارتباط وشيج بينها وبين (بوحهم الذاتي) المشحون بالشجن وطالعنا بعض نصوصهم الشعرية، التي خصصها المشحون بالشجن وطالعنا بعض نصوصهم الشعرية، التي خصصها المخيط المفقود، بينها وبين لواعج ذواتهم، في الأشعار المشار لها، ممثلاً في الشارة سمنون المحب إلى كل من همه، وحزنه المصاحبين له، على الدوام؛ إن جراء مفارقة أحد إخوانه إياه بقوله (2):

(1) ديوان المصابين، 119.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 33.

# أرسلت تسأل عني: كيف كنت وما لاقيت بعدك من هم ومن حزن؟!

إضافة إلى إشارة سعدون ذات المعاني المتداخلة والمتراكبة، التي تشي بقدرته على إسقاط بعض مشاعره، وأحاسيسه، وأفكاره على مخاطيه الذي بدت عليه مظاهر التلون، والتقلب، والتأرجح، وسيطر عليه إحساس مرير بالفقد، والتحسر، والندم، والعنت والمشقة، بسبب إصابته بداء الهواجس، وعلة الخواطر، فبات الكذب دليله، والزعم قائده، فمال إلى الخلوة، وحيداً، يعاني من أهوال التردد، والتوجس، قائلاً(1):

تحب الصالحين بزعم قلبك
وتخلو إن فقدتهم بذنبك؟!
فمن حب الخليل تفر منه
وهذا كله من كذب حبك!!
ستندم حين لا ندم بمجد
وتعلم ما يحل غداً بجنبك!!

.. وقريب من شأن هذا الخيط الشعوري المبين، الواضح، في هذين النصين -ما نلاحظه، في مطالعتنا صفحات من (شعرهم الحكمي والوعظي)، الذي نهج به منشدوه و جهة تعليمية تثقيفية، تساير روح عصرهم، متخذين من خلاصة تجاربهم في الحياة اليومية المتطاحنة بداخلهم، ومن حولهم،

ديران المصابين، 193.

مدداً لا ينفد ومصداقية، تنبع من واقعيتهم، في نصائحهم، ودعوتهم إلى التزام جادة الصواب، فيما يرونه صالحاً من الأمور، ولسان حالهم، في هذا وذاك، ينطق بمعاناتهم القاسية الواضحة، وشبه الواضحة، التي خلفت في أعماقهم أفكاراً مشحونة بالشكوى الحارة، والتزهيد في العيش، ومتعه الفانية، والاندماج في الحياة الاجتماعية؛ بسبب ما أصابها، في رؤيتهم الفنية، من اختلال، وعطب، وفساد كبير..

ومن هذه الصفحات ما أنشده جعيفران، وقد عجز عن توفير قوت يومه، ناصحاً مستمعه عن الزواج؛ تخلصاً من أعبائه، ومسئولياته، ناصحاً إياه بعدم الافتتان ببعض ما يراه من مزايا الزواج، الطارئة، وخاصة فيما يتعلق بالاستقرار، والأمن النفسيين والاجتماعيين المنشودين، معللاً له صحة رأيه هذا، بأن هذه المزايا المشار إليها.. ونحوها، إنما هي، في حقيقتها الملموسة، عيوب، يحق للمتأمل في شانها، تجنبها، وعدم الركون إليها، بسبب ما تتسم به من عدم استمرارية، وما قد يواكبها، أو يعقبها من قيود اجتماعية واقتصادية تلزم المتزوجين من غير المؤهلين لها، بقوله(1):

لا تـــزوج فتهلكا .. حــذرك اليوم حذركا أن لـلـعـرس مرجعاً .. بينها يــورث البكا

<sup>(1)</sup> ديران الماين، 133.

لا يغرنك سقف بي

عـن قليل يشكى إليـ

.. ك فترثي لمن بكا..!!

وانتقل، في موضع آخر، من شعره، يركن إلى التصبر، وعدم اليأس من تبدل أحواله، التي أخذت تزداد سوءاً، يوماً، بعد يوم يتكفف الناس، بخلقانه البالية على الطرقات، داعياً مخاطبه إلى الاعتصام بحبل الله المتين، الذي بيده تغيير الأمور، وتبديل الأحوال؛ فيجعل الغني فقيراً، والفقير موسراً وجيهاً وأميراً، قائلاً(1):

لا تيأسن إن كنت ذا فاقة

تتعب في نزر من الرزق بينا الفتى في شر أحواله صاحب خلقانً على الطرق صار أميراً إن ذا عبرة وقدرة الله في الخلق!!

أما بهلول فقد آلمه الجوع؛ فقراً؛ فأخذه إلى رحاب آمنة، مطمئنة من اليقين الإنساني الفريد بأن هذا الإحساس المفعم بالألم في هذه الدنيا -إنما هو سمة بارزة من سمات المتقين، الذين أعد الله (تعالى) لهم من نعيم جناته، في

<sup>(1)</sup> شعر جعفر، 112.

الآخرة ما يشبعهم، ويروي ظمأهم، بعد طول معاناة.. مقرراً، في الوقت نفسه، أن الفقر الاجتماعي، في عصره، الموبوء باختلال القيم، وفساد الأخلاق، إنما صار علامة للماجدين الأحرار، الذين يكسبون قوت يومهم بعرقهم، وكدهم، دون تواكل، أو غش منبوذين؛ ولذا يجب الرضا به، وعدم ملاحقة الأغنياء، الذين ساءت طويتهم، وفسدت أحوالهم، مومناً بأن الرزق بيد الله (جل شأنه) المنعم الوهاب، لا بيد أحد من عبيده، ولذلك يجب طلبه بتودة، وحكمة وبصيرة، وعفة نفس، دون تهالك عليه أو تطاحن في سبيله، ضارباً المثل الأعلى، في هذا الشأن، وما يتصل به، بنفسه، وقد توكل على الله حق توكله، موقناً بأن نواصي الخلق بيديه (سبحانه)، يتحكم فيها كيفما يشاء، توسعة، وتضييقاً، متحملاً، في سبيل ذلك من يتحكم فيها كيفما يشاء، ما يجعله قربة يتقرب بها إلى بارثه، بقوله(۱):

تجوع فإن الجوع من علم التقى وإن طويل الجوع يوماً سيشبع

وقوله:

الفقر في - زمن اللئا
م - لكل مكرمة علامة
رغب الكرام إلى اللئا
م وذاك أشراط القيامه!!

<sup>(1)</sup> شعر جعفر، 111.

وقوله:

يا طالب الرزق في الآفاق مجتهداً
اتعبت نفسك حتى شفك الطلب
تسعى لرزق كفاك الله بغيته
اقعد فرزقك قد يأتي به السبب
كم من دنيء ضعيف العقل تعرفه
له الولاية والأرزاق والذهب
ومن حسيب له عقل يزينه
بادي الخصاصة لا يدرى له سبب
فاسترزق الله مما في خزائنه

وقوله:

حسبي الله توكلت عليه من نواصي الخلق طراً بيديه ليس للهارب في مهربه أبداً من روحة إلا إليه رب رام لي بأحجار الأذى لمأجد بداً من العطف عليه!!

وواكب سعدون في شعره الوعظي الحكمي ما سلكه سابقه، صادراً مثله عن إحساسه بمحنته، وما فرضته عليه من غربة وعزلة كثود، ولذلك نراه يتوجه إلى مستمعه، يحضه على تجنب معاملة الناس، والعيش في وحدة آمنة؛ تلافياً لأذاهم المستطير، ويحثه، في الآن نفسه، على عدم إبداء مظاهر الفخر، والعجب، والخيلاء، والصلف، وغيره من صفات شرار الناس، والاكتفاء بمصاحبة ذوي المحبة، وأهل التقي، والمروءة والفضل، من أمثاله، بقوله(1):

خذ عن الناس جانبا كي يظنوك راهبا

وقوله:

أعرض عن الفخر والتمادي وارحل إلى سيد جواد ما العيش إلا جوار قوم قد شربوا صافي الوداد

ونهل صباح الموسوس وسمنون المحب من المعين نفسه، تقريباً، وهو قرحة ذاتيهما المكلومتين، في سبيلهما، إلى وعظ غيرهم، وتوجيههم إلى غاية السداد – إذ نلحظ نزوع أحدهما، وهو صباح، إلى لوم نفسه، وتقريعها؛ بسبب ما ركنت إليه، وادعة، من ظن حسن بالناس، الذين فتكوا

ديران الماين، 32، 21،22، 25، 36.

به، و نغصوا عيشه؛ فراح ينصح، بمرورة، بوجوب اختيار سوء الظن بالناس قواماً للفلاح، في التعامل مع الآخرين، بقوله(1):

#### أسأت إذا أحسنت ظني بهم

#### والحزم سوء الظن بالناس

أما سمنون فقد طالت معاناته وشكواه، مستغيثاً مما ألم به، إلى من استقبلوا نداءات هذه الاستغاثات المتوالية بآذان السخرية، والتهكم، والتقريع، وألسنة البذاءة والفحس، والإيذاء؛ مما دفعه إلى التذرع بالصبر، والنسيان؛ وسيلتين، يخفف بهما من ويلات محنته، وجبروتها، قائلاً<sup>(2)</sup>:

# ولا خير في شكوى إلى غير مشتك ولا جير في سكوى إذا لم يكن صبر

ويدل مضمون هذا المبحث على أن هؤلاء الشعراء قد تأثروا في أشعارهم المدحية، والهجائية، واللاهية، والإخوانية، والحكمية الوعظية، ونحوها، عما ابتلوا به من أعراض محنتهم ومعاناتهم من جرائها - تأثراً ظهرت دلائله بطرق مباشرة واضحة حيناً، وغير مباشرة، أحياناً، ومتداخلة متراكبة، إسقاطية، تتغلغل بين طيات مضامينهم الشعرية المشار إليها، هنا، أحياناً أخرى، متصلة بخيوط منسربة من ذواتهم المكلومة، ونزوعهم التواق إلى التوافق، والتكيف الاجتماعي المنشودين، مع أبناء عصرهم، الذين عاشوا بين ظهرانيهم، غرباء، أو أشبه بالغرباء..

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 134، 142.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 200.

ويدل مغزى هذه الملاحظة الجديرة بالتأمل على اتجاه إجابة السوال المطروح، عن مدى تأثير الشعراء الموسوسين بعلتهم في (أشعارهم الاجتماعية) نحو الإيجاب، والإثبات.. إذ سار هؤلاء الشعراء؛ مواكبة، أو امتداداً فنياً لبوحهم الشعري الذاتي، حريصين على ملاصقة أغلب ما وصل إلينا من هذا الرافد الشعري، من روافد ديوانهم لجوانح صدورهم، ولواعج قلوبهم..

و تغرينا هذه الإجابة على هذا السوال بمعاودة طرحه، للمرة الثالثة، ولسان حالنا يقول:

هـل تأثر هو لاء الشعراء، بأحوالهم الخاصة المشار إليها، عند إنشادهم أشعارهم التي تتخذ من (الطبيعة) مضموناً شعريا؟!

ولمعرفة إجابة هذا السؤال نخصص المبحث التالي من دراستنا..

# 3 \_ الطبيعة في شعر الموسوسين

يحتل شعر الطبيعة مساحة ضئيلة في ديوان الموسوسين، ومرت بنا الإشارة إلى احتلاله المرتبة السابعة، موازنة بمضامين الشعر الأخرى، التي أنشدوا فيها ما تيسر لنا من نتاجهم الشعري..

وعلى الرغم من قلة النصوص الشعرية التي أفر دها أصحابها لوصف معالم من الطبيعة المحيطة بهم – نلحظ عدم انفصالهم، في أغلب هذه النصوص، عن (ذواتهم) التي رأيناها تمدهم، في فنونهم الشعرية السابقة، بمدد متصاعد من حرارة التجربة، وواقعيتها، وبؤسها...

وإضافة إلى هذا الاتصال بين عناصر الطبيعة، التي امتدت لها مخيلاتهم الفنية، وبين بوحهم الذاتي – نلحظ أنهم قد استعانوا بالطبيعة، وعناصرها النباتية، والجمادية، والحيوانية، وغيرها؛ بوصفها لبنات جزئية مكملة لجوانب فنية كبرى، نزعوا إلى تشكيلها، وليس بوصفها كائنات مستقلة، كاملة الأبعاد، والزوايا، والدلالات.

ومن أمثلة ذلك ما نطالعه في إنشادنا (بائية) سعدون التي أشار فيها، بحدس فني بليغ، إلى كل من (ريح الموت)، وغصن البان الرطيب المتكسر، وشمس العمر، التي آذنت بالمغيب، طاوية، بارتحالها، صفحة حياته، كغيره من المخلوقات، وهو يتحسس ببصيرته النافذة، معالم دنو أجله، ويتجرع كأساً، يودع بها مرارة العيش، وضراوة الانكسار، أمام قوى الشر المحيطة به، من كل اتجاه.. بقوله(1):

#### نغص الموت ريحه كل طيب

#### وبهاني بفقد كل حبيب

ويتواصل أبوحية بمعالم (الأطلال) الجاثمة من حوله، وقد أصابتها عوامل التعرية المتوالية، بمرور السنين والأحقاب، بماغير من هيئتها القديمة، التي كانت أشبه بسني شبابه الوارف، في خفض لذيذ من العيش، ورغد الربيع، وبهجته، مأنوسة بأهليه وخلانه، الذين كانوا منبع صفائه، وهنائه، ووده بقوله(2):

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 182.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 132.

يا دار غيرها التقادم والبلى
بين السليل ومأزمي أكباد
لازلت في خفض عليك تهافتت
ديم عليك طويلة الإرعاد
وأنار واديك الربيع فربما
تغني به ونراه أبهج وادي
وأرى به الإنس الذين تحبهم
عيني ويألف من تحب فؤادي

ومن تواصله مع هذه الديار، وبثها روح الحياة نداء واستماعاً، وجواباً، وتحية قلبية عامرة بالحب والمودة.. إلى مواكبة جانب مما تعارف عليه بعض معاصريه، وسابقيهم من إزجاء النصح لخليليه، اللذين يرافقانه، واقعا، أو فناً، عبر رحلة الحياة الممتدة المتطاولة، مطالباً إياهما سرعة التوقف عند معالم أنسه الخالية، غير مكترثين مما قد يشهدانه من هطول دموعه غزيرة على وجنتيه، تحية هامسة حانية لرسوم هذه الديار، التي صارت مأوى ثلاث حمامات وادعات، جئن هلعات، يبحثن عن أمن، طالما افتقدنه كثيراً؛ بسبب تلاحق الصراعات، وتراكم المحن، عليهن، رامزاً بهذه الحمامات، فيما يبدو، لجانب وثير من مكنون ذاته، المشحونة بالخوف، والتوجس، فيما يبدو، لخانب وثير من مكنون ذاته، المشحونة بالخوف، والتوجس، خلانه، الذين اضطر إلى مفارقتهم، والعيش طريد ذكرياته الحانية، متمنياً لو خلانه، الذين اضطر إلى مفارقتهم، والعيش طريد ذكرياته الحانية، متمنياً لو أتيح لنفسه الموزعة التي تعاني من ويلات الفرقة، والشتات أن تقر، وتهدأ

على وعد صادق متجدد منه ألا تحرمه هو اجسه القديمة التي ربما كانت سبباً من أسباب لوعته، مرة أخرى، قائلاً (١):

قفا عند مما تعرفان ربوعي وإن سبقت فرط العزاء دموعي نحيي على طول البلى رسم دمنة كأن لم تكن من الفين جميع كأن حمامات ثلاث بربعها وقعن فما يسأمن طول وقوع وإني لصب ما علمت وإنني للمب ماعلمت وإنني للبعض هوى نفسى لغير مطيع

ويتخيل الشاعر قلبه، وقد اشتدت به البلايا طائراً سجيناً، لفت حول عنقه الحبال المتينة، باكياً، يجتر مرارة التشفي من أولئك المحيطين به، والمحيطين إياه، الذين دأبوا على تنقصه، وعذله، ولومه، وتوبيخه، على سلوكه، المذي ربما لم يلق قبولهم. لسبب أو آخر، مطيفاً بالمنازل العافية من حوله، يهديها أرق تحياته وأسناها، وأنضرها، ويستهديها ذكر أيام صبوته وشبابه، المرتحلين، وإجابتها عما توقف بحلقومه، على أصداء بحة صوته المتقطع من الساؤلات حارة، تتلظي أمام عينيه، وفكره، وتحرك بلابل صدره، وتهيج خواطره، بقوله(2):

(1) شعر أبي حية، النص رقم (12).

<sup>(2)</sup> شعر أبي حية، النص رقم (25).

# لعل الهوى إن أنت حييت منزلاً بأكباد مرتد عليك عقابله

وفي موضع آخر - من شعره - نراه يسقط ما يتراءى له من بعض أحواله، وقد جرت في أوصاله الرغبة الأكيدة في النوم، مما طال شوقه إليه، ليستريح به من عناء ما يلاقيه، طوال يومه من كد، ومشقة -على جمله، الذي يستعين به، على القيام برحلته عبر الفجاج، مضطراً حتى تداعب ريح الصبا جوار حه؛ فينهض، منتبهاً، ينفض آثار الغفلة والنوم، مقروراً. مما شهدته عنياته من أحلام الكرى، وأبعدته، ولو بعض الوقت، عن مكابدة الآلام (۱):

وأغيد من طول السرى برحت به

أفانين نهاض على الأين مرجم

سریت به حتی إذا ما تمزقت

توالى الدجى عن واضح اللون معلم أنخنا فلما أن جرت في دماغه

وعينيه كأس النوم قلت له: قم

أما (الناقة) فقد صورها ماني في حالة شعورية تترجم جانباً مما يخامره من قلق، وتوتر، وتوجس، واضطراب، وعنت ومشقة، ونفور، وقد دأبت على الخروج متسارعة -مثله من زقاق إلى آخر، دون داع، وكأنها عروس أكرهت على مواجهة كل مظاهر المقت والكراهية، والبغضاء، والفراق

<sup>(1)</sup> شقر أبي حية، النص رقم (46).

وهي تتشبث، ضعيفة، يائسة، محبطة، واهنة القوي، بأمل الهروب، الذي قد ينجيها من بعض ما حل بها، ومزق شملها من ذل الاغتراب، وهوانه(١):

تخرج من زقاق
لها إلى زقاق
كانها عروس
فرت من الطلاق

وفي الوقت نفسه يطالعنا أبو حية باتخاذه الغراب الأسود رمزاً لميعة صباه، وخضرة شبابه، وتألقه، مو ازنة بالعقعق الأبلق، الذي عمه البياض، ذلك اللون الكئيب في ناظريه، وفي أعماق ذاته السوداوية الحزينة؛ بسبب ارتباطه لديه عشيب رأسه، وضعف قوته (2):

زمان على غراب غداف فطيره القدر السابـق وصـار على وكـره عقعق

من البلق ذو شيبة ناعق!!

وتنسجم هذه الرؤية الإنسانية والأدبية مع سابقاتها من رؤاهم الفنية، التي وقفنا على بعض معالمها في دراستنا كلاً من (بوحهم الذاتي)، و(شعرهم الاجتماعي)؛ مما يشي بالتوافق الفكري، والمعنوي والنفسي السائد في صفحات ديوانهم الشعري، ويجيب عن السوال المطروح بهذا الصدد،

<sup>(1)</sup> شعر أبي حية، النص رقم (43).

<sup>(2)</sup> شعر محمد، ص 182.

عن مدى تأثرهم، في هذا الرافد من شعرهم، هو الآخر بما ابتلوا به، أو عانوا من أعراضه، من محنة الوسوسة – إجابة بالإثبات والإيجاب؛ لنصل إلى روئية نقدية إجمالية تلخص لنا السمة الأساسية الغالبة على مضامين شعرهم، وهي ما جعلناه مفتاحاً فنياً، يسهل لنا الولوج في رحابهم الفنية، ويدعونا إلى معاودة السوال نفسه، للمرة الرابعة، ونحن نستعد لدراسة أدواتهم التشكيلية، التي بنوا على أسسها معالم حسهم الشعري، والجمالي.. وهو السوال الذي نحاول الإجابة عنه في القسم التالي من هذه الدراسة.

# الفصل الرابع

# التشكيل الجمالي في شعر الموسوسين

تأسس التشكيل الجمالي في شعر الموسوسين - كغيره من أشعار معاصريهم - على عدة لبنات، أو أعمدة فنية تقليدية موروثة، متكاملة التأثير، والتأثر، هي: البناء الفكري/ المضمون، والإيقاعية، واللغة، والصورة..

وقد وقفنا، في القسم السابق، عند معالم اللبنة الأولى/ المضمون، الذي لا يمكن أن يعيش، في رأيي، داخل العمل الأدبي، بمعزل عن غيره من اللبنات/ الأعمدة الأخرى، ولذلك نتوقف، هنا، عند بقية المكونات، ندرسها، ونبحث في خصائصها الفنية، في إطار كلي، ينظر إليها مستقلة متراكبة، في الوقت نفسه. وإن كانت الحاجة تفرض علينا أن نستهل دراستنا إياها بإلقاء بعض الضوء على وحدة النص الشعري في ديوانهم.

### 1 \_ وحدات النصوص الشعرية

تتوزع وحدات النصوص الشعرية في ديوان الموسوسين على فصائل فنية عدة متكاملة هي: الأبيات المتناثرة اليتيمة، من جهة، والنتف الشعرية، التي يتكون كل منها من بيتين اثنين، من جهة ثانية، والمقطوعات الشعرية، التي لا يزيد عدد أبيات كل منها على سبعة الأبيات، من جهة ثالثة والقصائد القصيرة، والمتوسطة، والمطولة، من جهة أخرى.. وهي الوحدات النصية التي نفصل القول فيها، بعض التفصيل، في السطور التالية:

#### \_ وحدة الأبيات اليتيمة

ويصل عددها (53) نصاً (12%)، منها (17) نصاً، مما جرى على لسان أبي حية النميري، و(6) نصوص، مما أنشده كل من بهلول، وخالد الكاتب، وجعيفران، و(5) نصوص، مما ورد على لساني كل من سعدون، وسمنون، و(4) نصوص، مما تيسر لنا من شعر ماني، و(نص واحد) مما أنشده كل من بكار، وأبي دانق، وصباح، ومصعب الكاتب.

#### \_ النتف الشعرية

وعددها (86) نتفة (19,4%)، منها (21) نتفة أنشدها ماني، و (16) نتفة مما جاء على لسان كل من أبي حية وسمنون، و (15) نتفة مما ورد على لسان خالد وسعدون، و (14) نتفة على لسان جعيفران، و (13) نتفة على لسان بهلول، و (3) نتف على لسان ابن أبي الشيص، إضافة إلى نتفة و احدة مما أنشده كل من بكار، و أبى بكر، ومصعب الكاتب.

#### \_ المقطوعات الشعرية

وعددها (273) مقطوعة (61,1%) منها (167) مقطوعة، أنشدها خالد الكاتب، و(23) مقطوعة أنشدها جعيفران، و(17) مقطوعة مما جري على لسان أبي حية، و(15) مقطوعة مما ورد على لساني سعدون، وماني، و(11) مقطوعة مما أنشده سمنون، و(7) مقطوعات مما جاء على لسان كل من بهلول وابن أبي الشيص، و(5) مقطوعات مما أنشده مصعب الكاتب، ومقطوعة واحدة، مما أنشده كل من بزدعة، وأبي بكر، وأحمد بن عبدالسلام، وأبي حيان، وأبي دانق، وقديس.

#### \_ القصائد القصيرة والمتوسطة والمطولة

وعددها (30) قصيدة (8,8 %)، منها (27) قصيدة قصيرة (8-15) بيتاً، أنشد مصعب سبع قصائد منها، وأنشد أبو حية (5) منها وجاءت (4) قصائد على لسان خالد، و(3) على لسان كل من جعيفران، وابن أبي الشيص، وقصيدتان اثنتان على لسان سعدون، وواحدة على لسان بهلول.. وانفرد أبو حية بقصيدتين متوسطتين (16-30) بيتاً، كما انفرد خالد الكاتب بقصيدة واحدة، أنشدها في (43) بيتاً..

وواضح، من معاودة النظر في دلالات الأرقام السابقة، أن أكثرية النصوص التي تيسرت لنا من شعر الموسوسين إنما تقع ضمن الوحدات النصية الثلاث الأولى: (الأبيات، والتف، والقطوعات) محتلة أكثر من (93%) من نسبة عدد النصوص الشعرية التي صحت نسبتها لهم، في الوقت الذي جاءت المقطوعات الشعرية، وحدها، بنسبة تتجاوز (61%). وانحسر عدد القصائد المتوسطة والمطولة انحساراً ملحوظاً، لم وانحسر عدد القصائد المتوسطة والمطولة انحساراً ملحوظاً، لم أسئلة، ملخصها:

- هل تأثرت قرائح هؤلاء الشعراء، واستعداداتهم الفنية بعلتهم التي أصيبوا بها، أو نسبوا إليها تأثراً سلبياً أدى إلى عدم تمكنهم من الإطالة النسبية في عدد أبيات نصوصهم الشعرية، مجاراة لغيرهم من كبار شعراء عصرهم، ومشهوريهم؟!

- هل كان هو لاء الشعراء يقرضون الشعر عفو الخاطر من باب الهواية، والارتجال، وبمنأى عن دوائر الاحتراف، والتخصص في الشاعرية، وما يفرضهما، هذا وذاك، على أصحابهما من تجويد، وتنقيح، وإطالة؟!

- هـل أنشد هـو لاء الشعراء أشعار هـم التي تيسر لنا الوقوف عليها في مظانها، بصورتها الحالية، التي وصلت بها إلينا ؟!.. أم طرأت عليها بعض مظاهر التغيير والحذف، والضياع، لأسباب أو أخرى، حالت دون وقوفنا على صورتها الحقيقية المثلى ؟!

والحقيقة أننى أشعر بعجزى -وليلتمس لى القارئ الكريم العذر على ذلك- عن عدم القدرة على الإجابات المنطقية الشافية عن هذه الأسئلة ونحوها..

كما أننى لا أستبعد أن تكران الإجابة عن كل سوال على حدة، من هذه الأسئلة، بكل من الإثبات، والنفي معالمي طل ما نفتقر إليه من علم ودراية كافيين، بكل أحوال هولاء الشعراء، ومواقفهم الأدبية والإنسانية، على السواء، بسبب سكوت المصادر عن كشف النقاب عن كثير من جوانب شخصياتهم النفسية، والفكرية، والأدبية، في محيط عصرهم، وتغييبها -بالتالي- عناصر أساسية كانت جديرة بالمساعدة في حل هذه المعضلات، و نحوها، مما يعترض طريق الباحث في أشعارهم..

ولذا فإننى أراني مدفوعاً، حيناً إلى التسليم المشوب بالحذر، بأثر الإصابة الحقيقة، أو المزعومة بالوسوسة، وما يتصل بها من أعراض نفسية، وعقلية، وبدنية، في التقليل النسبي من طاقات أصحابها، وتبديدها، دون تحقيق

أكبر قدر من النتاج الأدبي بصورته المألوفة في دواوين معاصريهم، وأراني، أيضاً، أميل، في الحين نفسه إلى حاجتنا إلى التقليل من شأن هذه الإصابة، في التأثير السلبي على بعض الشعراء، وخاصة أولئك الذين أشارت المصادر إلى إصابتهم بعلتهم في مراحل متأخرة من حيواتهم، وبالتالي يكون ما وصل إلينا من نتاجهم الشعري، أو معظمه، على الأقل، قد أنشد، حالتئذ، قبل أن تراودهم الوسوسة، وتخامر عقولهم، وأرواحهم، فتحجبهم عن السير في مسيرتهم الأدبية، بخطواتها المعهودة.

وفي الوقت نفسه أراني أميل إلى كلا الاحتمالين معاً بصدد تمتع هؤلاء الشعراء معظمهم بطاقات الشاعرية وتمكنهم منها، وميل بعضهم إلى الاكتفاء، مختاراً، أو مضطراً بتسلية نفسه، أر الحيطين به، وتعزيتهم عن بعض ما يعانون به من فقد، وفليعة، تسب اضطراب أحوالهم، واختلال البناء القيمي السائد في عصرهم.

أما وصول ما أنشده هو لاء الشعراء إلينا بصورته الصحيحة الكاملة، أو تعرضه لعوامل التغيير المقصودة، أو غير المقصودة، فأمر يحدده مزيد من مطالعة بطون الكتب، واستقصاء ما حوته من نصوص أشعارهم؛ للوقوف على الإجابة السديدة عن هذا السوال..

وفي نظري أن أشعار هو لاء لم تكن بمعزل عن مثيلاتها من النصوص الشعرية التي أنشدها معاصروهم، وسابقوهم، بصورة، أو بأخرى، ثم وصلت إلينا بهيئة مختلفة؛ لأسباب قدير جع بعضها إلى هو لاء الشعراء أنفسهم، وعدم اكتراثهم بإيصال ثمرات قرائحهم إلى ألسنة الرواة،

ومدارك العلماء، والنقاد؛ بسبب انشغالهم الاضطراري بأنفسهم، وما أصابهم من علل وأسقام، من جهة، وقد يرجع بعضها الآخر إلى روح عصرهم، الذي يبدو أنه قد تجافى، في نظراته لهم، عن إبداعهم الشعري، أو جزء منه، ووضعهم، كما وضعها، في ركن قصي من الإهمال، والتناسي، إيماناً من أصحابه بأن هو لاء المحونين المختلين، الذين يعيشون، معظمهم، على هامش الحياة، وحافة الهاوية، ما كان لهم أن يحتلوا مكاناً أدبياً طليعياً تكالبت عليه المطالع، والمصالح الانتهازية المتبادلة بين أطرافها الفاسدة، في كثير من الأحيان.

ومع ذلك نستطيع، فيما تيسر لنا من بعض الإشارات، الميل وجهة اليمين، أو وجهة اليسار في تأكيد جانب، أو آخر، من هذين الجانبين المشار إليهما بهذا الصدد، مكتفين بالمعة التعراف مشاهيرهم، وهم جعيفران، وأبو حية، وخالد الكاتب، وماني...

فبمطالعتنا النصوص التي يشتمل كل منها على بيت واحد، أو بيتين في أشعار هؤلاء وغيرهم نلحظ أن المعاني فيها جاءت مقتضبة دون تحليل، أو تفصيل، أشبه بشذرة خاطفة، أو إيماضة سريعة، دون تمهيد، أو تعقيب، مما يعني أن إنشادها من قبل أصحابها، بهيئتها التي وصلت بها إلينا أبياتاً يتيمة دون تعرضها للحذف من قبل بعض الرواة والنقاد.. عدا ما يدركه قارئ قول جعيفران(1):

<sup>(1)</sup> شعر أبي حية، النص رقم (29).

# كأنهم و..... عامدة صياقل في جلاية النصل

من عدم الوقوف على تحديد المقصودين بالمشبه، لولا إشارة الجاحظ، وهم راوي النص، إلى المعنيين به، مما يرجح تعرضه لحذف بيت أو أكثر، كانا قبله..

ومثل هـذا النص، في تعرضه للحذف، والنقصان، مثل قوله الذي رواه ابن أبي عون في (تشبيهاته) في وصف مؤاجرين(1):

# كأنهم والعيس تعلوهم وقد علت للقوم أنفاس

بيادر للضرج موقوقة

ال أتاهم إذنهم داسوا

فالمشبه في هذين البيتين محذوف، مما يشي بتعرضهما لما تعرض له سابقهما من حذف.

أما أبو حية فيلاحظ قارئ شعره مدى تعرض بعض نصوصه للحذف والنقصان، وخاصة بائيته التي أفردها رثاءً لأحد مشاهير عصره، مستهلاً بقوله(2):

# كأن أبا حفص فتى البأس لم يجب به الليـل والبيض القلاص النجائب

<sup>(1)</sup> شعر جعفر، 115.

<sup>(2)</sup> شعر جعفر، 106.

دون سابق إرهاص، أو تمهيد، على عادة شعر عصره، وسابقيهم، في هذا الشأن، ونحوه..

وإضافة إلى ذلك يطالعنا، في أكثر من موضع من شعره، بنصوص تحتوي على ضمائر، لا نجد إشارة إلى أصحابها.. ومن أمثلة ذلك قوله(١):

وهم جمرة لا يصطلي الناس نارهم توقد لا تطف الريب النوائب

وقوله:

فبيتن ماءً صافياً ذا شريعة له غلل بين الإجام عذوب

وقوله:

غضاب يثيرون الأحلول عيونهم كجمسر الفقسا ذكيته فتوقسدا

وقوله:

وغاداه من حسلان ذئب مجاعة شقى به ضارورة وفقور

وقوله:

وقربوا كل قنعاس قراسية أبد ليس به غب ولا سرر

<sup>(1)</sup> شعر أبي حية، النص رقم (2).

.. وغيره(١) مما يشي بتعرضها لحذف بيت، أو أبيات من كل منها..

وبانتقالنا إلى شعر خالد -يطالعنا الدكتور إبراهيم النجار بقوله (2): «ما خرج عن الغزل من شعر خالد ضاع معظمه، كما ضاع معظم ما خرج عن الزهد من شعر أبي العتاهية، وما أصبناه إنما هي مطولات ومقطعات نزيرة، لا يتجاوز عددها (22)، احتفظت بها الرواية مبددة، ونحن نورد نماذج منها، في هذا الموضع، حتى نقوم ما ذكره الشابشتى (ت 388هـ)(3) وأقرته الرواية، فيما بعد، من أن خالداً كان لا يقول إلا في الغزل، ولا يتجاوز الأربعة الأبيات، ولا يزيد عليها..».

ونلاحظ، في قراءتنا لصفحات من شعره، مدى تعرضها -هي الأخرى للشل ما تعرض له سابقها من الحذف؛ بدليل وقوفنا على نص، يبدأ بجملة فعلية فاعلها ضمير متصل. محذوف، وهو قوله(4):

# زمـوا المطي غداة البين وارتحلوا وخلفوني عـلى الأطـلال أبكيهـا

إضافة إلى نصوص تبدأ بحروف عطف، دون ذكر المعطوف عليه، بقوله(٥):

فلو أن خداً كان من فيض عبرة يرى معشباً لاخضر خدي فأعشبا

شعر أبي حية، النصوص: (8، 15، 17، 19).

<sup>(2)</sup> شعر أبي حية، النصوص: (20، 23، 26، 32، 38، 50).. وغيرها..

<sup>(3)</sup> شعراه منسيون، 192 - 193.

<sup>(4)</sup> الديارات، 10.

<sup>(5)</sup> شعرا، منسيون، 191.

وقوله:

وقالوا: هويت غزالاً ربيباً وبدر تمام وغصناً رطيباً

وقوله:

ولم أدر ما جهد الهوى وبلاؤه وشدته حتى وجدتك في قلبي

وقوله:

ولما نظرت الدمع غاض إلى الحشا وأن فوادي من دموعي في بحر .. وفي شعر ماني شطر بيت يصف فيه السحب، وما تحمله من مياه، وهو قوله(1):

المزن يمصو بكف ماله قدم

إضافة إلى إنشاده نصوصاً عدة أخرى، تستهل بجمل اسمية، أو فعلية، تشتمل على ضمائر لا يوجد أصحابها فيما وصل إلينا منها، وخاصة في قوله(2):

### له وجنات في بياض وحمرة فحافاتها بيض وأوساطها حمر

<sup>(1)</sup> شعراه منسيون، ص 110، 111، 113، 142...

<sup>(2)</sup> شعر محمد، 189.

وقوله:

تخدرج من زقاق لي زقاق لي رقاق

وقوله:

# كأنها ورياح الجيش خافقة طير علت فوق بحر وهو ملتطم

.. ثما يقطع باندراجها في سلك تلك النصوص المشار إليها، بهذا السبيل..

#### 2 - الإيقاعية

وأقصد بها ائتلاف عناصر الموسيقي الداخلية، والخارجية المتعارف عليها، من وزن، وقافية، ومماثلة صوتية وحسن تقسيم، ورد الأعجاز على الصدور.. ونحو ذلك مما درج عليه معاصروهم، وسابقوهم، في تذوقهم للعملية الشعرية، ودراسة مكوناتها، ونقدها..

وعلى الرغم من إيماني بتداخل عناصر هذه (الإيقاعية)، وتبادلها التأثر والتأثير، في بعضها البعض – أراني مضطراً إلى تقسيمها أركان عدة أساسية، متكاملة، تسهل دراستها، وفي مقدمتها: الأوزان، والقوافي، وما ينتج عن تمازجهما، وتفاعل آثارهما من موسيقي داخلية. وهي الأركان التي تخصص لها الصفحات التالية:

### أ. الأوزان

سألت عقلي، قبل إعدادي هذا المبحث، سؤالاً راود فكري، كثيراً، ألا وهو: - هل للموسوسين، أو المنسوبين للوسوسة، أوزان شعرية خاصة بهم، دون غيرهم من شعراء عصرهم، وسابقيهم؟

و بصيغة أخرى: هل انفرد هو لاء الشعراء بإنشاد ما تيسر لنا من أشعارهم على أوتار تفعيلات خليلية (عروضية) مغايرة لما درج عليه شعراء العصر العباسي، وسابقيه من أعصر الأدب العربي؟!

وللإجابة عن هذا السوال -بصيغتيه - عاودت النظر، ملياً، فيما وقفت عليه من صفحات ديوانهم الشعري؛ فتبين لي ما يلي:

- 1. تيسر لي الوقوف على أكثر من (1600) بيت، مما صحت نسبته للشعراء الموسوسين، في العصر العباسي، جاءت أوزانها موزعة على (13) بحراً خليلياً..
- 2. تقدم بحر الطويل على غيره من الأوزان الشعرية، في هذا الديوان، عجيئه في (371) بيتاً، بنسبة (222)، وتلاه البسيط، بوروده في (222) بيتاً، بنسبة (371%)، فالخفيف في بيتاً، بنسبة (13,2%)، فالخفيف في بيتاً، بنسبة (13,8%)، فالوافر (172) بيتاً، (10,2%)، فالمتقارب (158) بيتاً، (158%)، فالرمل (158%)، فالسريع (90) بيتاً: (3,5%)، فالمنسر (84%) بيتاً، (5%)، فالرمل (76) بيتاً: (4,5%)، فالرجز (46) بيتاً / شطراً، (2,7%)، فالهزج (34) بيتاً: (9%)، فالمجتث (16) بيتاً: (9%)، فالمديد (8) أبيات، .47%).

- 3. أهمل هؤلاء الشعر استعمال أبحر المضارع، والمقتضب، وركض الخيل/ الخبب /المتدارك..
- 4. استعمل هو لاء الشعر تسعة أبحر من أوزانهم، المشار إليها، مجزوءة، وهي: الكامل في (72) بيتاً، والمتقارب (43) بيتاً، والوافر (38) بيتاً، والرمل (35) بيتاً، والخفيف (34) بيتاً، والبسيط (22) بيتاً، والرجز (12) بيتاً/ شطراً، والمنسرح (7) أبيات، والسريع في بيتين اثنين..
- 5. بلغ عدد الأبيات المجزوءة (267) بيتاً، بنسبة (15,8%) من مجموع أبيات الديوان. مما أنشده كل من خالد الكاتب، وماني وجعيفران، وسمنون، وسعدون، وبهلول، وعبدالله بن أبي الشيص.
- 6. اتباع جميع هو لاء الشعراء نظام السير، داخل النص الشعري الواحد، على تفعيلات البحر الشعري، أو الوزن الواحد، تاماً، أو مجزوءاً، دون الخروج عنه، إلى أكثر من نمط شعري واحد..
- 7. سلامة جميع نصوص أشعارهم التي وقفنا عليها من الأخطاء العروضية المقصودة، عدا أربعة أبيات وردت قلقة العبارة، فيما وصل إلينا من شعر خالد الكاتب، أحدها ما نلحظه في إنشادنا عجز البيت الرابع من مقطوعته الشعرية، التي يستهلها بقوله(1):

# كم إلى كم أذوب شوقاً إليكا ليسيخفيمابيغليلعليكا

شعر محمد، ص 169، 182188...

ويختمها بقوله:

لتمثلن أن يقبلن خديك وإن لم تصل إلى خديكا(!)

إضافة إلى ما نطالعه في إنشادنا الأبيات (21، 23- 25) من لاميته المطولة الوحيدة، التي يستهلها بقوله (١٠):

أناب وأقصر عن جهله وعري المطية من رحله

وهي قوله:

إذا ما انتضته مهماته لهذ الغرايب من جدله(!)

يباري الذئاب غداة الضرا

ب مزايل للوصل عن وصله

إذا أعمدته يدا فكره

بناهالضميرعلىصقله(!)

يعبر عني ولا مسهب

ولاعازب الحلم عن حلمه (!) ..

<sup>(1)</sup> شعرا، منسيون.

# .. و. عوازنة هذه الملاحظات النقدية بمثيلاتها في أشعار معاصريهم (١) وسابقيهم (2) - يتبين للدارس مدى مواكبتهم إياهم في هذا الجانب الفني

(1) شعراه منسيون، 193 - 195.

(2) لاحظ (جان كلود فاديه) ومتابعوه أن شعراه القرن الثاني الهجري/ الثامن الميلادياستعملوا ببحر الطويل؛ ينسية (25.8 %)، والكامل (8.1 %)، والرمل (7.8 %)، والوافر (7.7 %)، والحامل (8.1 %)، والبسيط (5.3 %)، والسريع (8.5 %)، والمتسرح (5.3 %)، فالرجز (3.45 %)، والمتقارب (1.9 %)، والهنزج (1.6 %) والمجتشر (92 %)، ولم يستعملوا كلاً من المقتضب، والمضارع والمتدارك.

ينظر: العروض وإيقاع الشعر العربي: د. سيد البحراوي، 56.

وموسيقي الشعر: د. إبراهيم أتيس، 192- 198.

وعطالعتي أهعار كل من رؤبة بن العجاج التميمي (ت 145هـ)، وأبي نخيلة الحماني (145هـ)، وعمار ذي كناز (أواسط القسرن الشاني) ومطيع بن إياس (ت 166هـ)، وبشار (166هـ)، وصالح بن عبدالقدوس (ت 167هـ)، والحسين بن مطير (ت 169هـ)، والسيد الحميري (ت 173هـ) والخليل بن أحمد (ت 175هـ)، وسفيان العبدي (ت 189هـ)، وأبي عطاء السندي (ت 180هـ) وعبدالله بن المبارك، (ت 181هـ)، ومروان بن أبي حفصة (ت 182هـ) وسلسم الخاسر (ت 186هـ) والمؤمل بن أميل (ت 190هـ)، وعمد بن ذويب العماني (ت 190هـ) وأبي الخطاب البهدلي (ت 190هـ) وهارون الرشيد (ت 193هـ)، وابنه الأمين (ت 198هـ)، وبكر ابن خارجة، وبكر بن النطاح، وعلي بن أبي طالب الأعمى، وأبي فرعون الشاسي، وعمد بن عبدالملك الوراق، وأبي الشمقمق (ت 200هـ) - وهي أشعار تتجاوز (25) ألسف يبت، لاحظات أن أصحابها قد أنشدوها على كل من أبحر الطويل (20.54)، فالرجز (18.38)، فالرمل (3.82 %)، فالمختث (1.46 %)، فالمغزج (88 %)، فالمند (15 %) فالمتنب (1.58 %)، فالمتنب (1.58 %)، فالمختث (1.46 %)، فالمقتض (1.58 %)، فالمتنب (1.58 %)، فالمختث (1.46 %)، فالمنتب (1.58 %)،

كسا الثمرت مدارستي المصار آل ابي امية الكاتب، وآل ابي عينة، واليزيديين، وآل وهب، إضافة إلى شعر الإمام الشافعي (ت 204هـ) والرياشي (ت 210هـ)، وأبي العتاهية (ت 211هـ)، وعلى بن جبلة (ت 211هـ)، والخريمي (ت 214هـ) والباهلي (ت 215هـ)، وابن كتاسة (207217هـ)، والمأمون (ت 217هـ)، والقاسم بن يوسف (ت 220هـ) والحيه أحمد (ت 213هـ)، وناهض بن ثومة (220هـ)، وابن وهيب الحميري (225هـ)، وعنان الناطفي (ت 230هـ)، وأبي شراعة القيسي (ت 230هـ)، وأبي تمام الطائي (ت 231هـ)، وديك الجن الحمصي (ت 235هـ)، ودعبل الخزاعي (ت 246هـ)، وإبي المشبل البرجمي (ت 247هـ)، والعتبي (ت 255هـ)، وأبي على البصير (ت 257هـ)، ويزيد المهليي (ت 257هـ)، وإبي المشبل البرجمي (ت بعد 257هـ)، والعتبي (ت 270هـ)، وإبراهيم بن المدير (ت 279هـ)، المهليي (ت 270هـ)، وإبراهيم بن المدير (ت 279هـ)، وأبي الفينا، (ت 283هـ)، والبحتري (ت 184هـ) – وهي أهعار تزيد عن (33) ألف بيت – عن وقو في على استعمالهم كلأ من أبحر الطويل (24.19 %)، والمختري (ت 15.48 %)، والمبيع (4.2 %)، والمنسر (4.4 %)، والمختري (5.9 %)، والمنسر (4.4 %)، والمنسر (4.0 %)، والمنسر (4.

ولاحظت في قراءتي أشعار (13) شاعراً من شعراه القرن الرابع الهجرى هم على بن بسام العبرتائي (ت 302هـ)، ومنصور الفقيه (ت 306هـ)، والحلاج، وابن دريد الأزدى (ت 321هـ)، وابن طباطبا العلوى (ت 322هـ)، والحبز ومنصور الفقيه (ت 306هـ)، والحلاج، وابن دريد الأزدى (ت 331هـ)، وابن طباطبا العلوى (ت 357هـ) والخبز أرزى (ت 327هـ)، والموزير المهلبي (ت 355هـ)، والمتبي (ت 354هـ)، وأبي فراس الحمداني (ت 357هـ) والزاهي (ت 366هـ)، والمناهئ الأصغر (ت 366هـ)، والقاضي الجرجاني (ت 392هـ)، وأبي الفتح البستي (ت 400هـ) وهي أشعار تريد عن (13) ألف بيت - أن أصحابها استعلموا أبحر الطويل (22.16 %)، فالبسيط (15.06 %)، فالكامل (13.9 %)، فالرجز (9.47 %)، فالحقيف (9.29 %)، فالوافر (8.15 %)، فالمتقارب (60 - 28 %)، فالمنسرح (4.73 %)، فالمرحز (4.0 %)، فالمنسخ (9.38 %)، فالمحدث (1.05 %)، فالمتبد (1.06 %)، فالمتبد (1.05 %)، فالمتبد (1.06 %

من جوانب إبداعهم الشعري، غير متأثرين، تأثراً ظاهراً، أو غير ظاهر . ما أصيبوا به، أو نسبوا له من وسوسة، ونحوها..

#### ب. القوافي

لم يتأخر الشعراء العباسيون الموسوسون عن ركب معاصريهم، وسابقيهم من شعراء العرب، في الاستفادة من الطاقات الإيقاعية الرحيبة التي تتيحها القافية لأشعارهم، من غني، وثراء إنشادي، يرتبط بكل من المعاني، والأوزان، من جهة، وبالعاطفة، والأحاسيس المهيئة الأسماع، والأفئدة، والعقول، إلى استقبال أوتارها –أو لنقل ثمرة أوتارها الشجية المتوالية المنظمة.. من جهة أخرى..

وفي در استنالقوافي شعر هؤلاء الشعراء يتطرق حديثنا عن كل من حروف الروي، وحركاته، من حيث الكثرة والقلة، والاستعمال، والإهمال، إضافة إلى التصريع، وما يتصل به، وسابقيه، في الصفحات التالية.

#### - حروف الروي:

أنشد الشعراء الموسوسون أشعارهم على حروف الروي المستعملة على السنة معاصريهم، مكثرين من الراء، الذي يأتي في أكثر من (240) بيتاً، يشتمل عليها (66) نصاً من نصوص أشعارهم، منها (11) نصاً وصلت الراء بالهاء.. وخاصة في شعر خالد الكاتب، ومصعب، وماني.

ويلي الراء في استعمالهم روياً اللام التي تأتي في نحو (234) بيتاً، يضمها (49) نصاً، منها (11) نصاً موصولة اللام بالهاء، فالدال التي تجيء في أكثر من (200) بيت، هي مجموع أبيات (55) نصاً، منها (11) نصاً موصولة بالهاء.. فالميم التي استعملها هؤلاء الشعراء في (145) بيتاً، / (37) نصاً، منها (4) نصوص موصولة بالهاء والكاف، وبعدها النون، والتي تكرر استعمالها في (133) بيتاً / (36) نصاً منها نص واحد، ورد على لسان خالد الكاتب، موصولة بالهاء فالباء التي جاءت على السنتهم في (13) بيتاً / (44) نصاً، منها (55) نصوص، موصولة بالهاء، والكاف، فالفاء التي تكرر استعمالها، روياً، في (89) بيتاً / (25) نصاً، منها نصان اثنان، في شعر خالد، وصلت فيه بالهاء.

ويليها التاء التي جاءت في (78) بيتاً (21) نصاً، منها تسع نصوص موصولة بالهاء.. فالكاف في (75) بيتاً (22(نصاً، منها نص واحد وصلت فيه بالهاء.. واستعمل هذا الحرف الأخير (الهاء) روياً في (58) بيتاً، موزعة تضمها (19) نصاً، كما جاءت الحاء والسين روياً في (46) بيتاً، موزعة في روي الحاء على (3) نصوص، وفي الروي الآخر على (13) نصاً، منها اثنان وصلت فيهما بالهاء.. وتأتي الضاد روياً في المرتبة الثالثة عشرة، في أشعارهم مستعملة في (9) نصوص، تليها الياء في (29) بيتاً (9) نصوص، فالألف المقصورة في (22) بيتاً (7) نصوص، فالهمزة روياً في (14) بيتاً (5) نصوص، فالألف المقصورة في (9) أبيات انصان اثنان.. فالجيم في (5) أبيات موزعة على نصين اثنين أيضاً.. فالضاد في (4) أبيات (19) أبيات (19)

أما الطاء والظاء فيأتيان، روياً، في (3) أبيات / (نص واحد) موصولة الهاء، لكل منها.. ويذيل كل من التاء والذال والشين، هذه الحروف روياً في بيتين اثنين، اشتملت عليه نتفة واحدة على كل حرف من هذه الحروف الثلاثة.. وفي الوقت نفسه لم يتيسر لي الوقوف على أشعار أنشدها هو لاء الشعراء على روي الخاء، ولا الغين، ولا الواو..

وقد ساير هولاء الشعراء اتجاهات معاصريهم، معظمهم، في إنشاد أشعارهم على روي القوافي الموحدة، داخل النص الشعري الواحد؛ دون الجنوح إلى تعدد القوافي/ حروف الروي، في كل نص بعينه.. مدفوعين، فيما يبدو لي، يميلهم الواضح إلى النتف، والمقطوعات، والقصائد القصيرة، فيما يبدو لي، يميلهم الواضح إلى النتف، والمقطوعات، والقصائد القصيرة في أكثر صفحات شعرهم، وهو الميل الفني الذي لا يتطلب، غالباً، حاجة إلى اللجوء لنظام تعدد حروف الروي داخل النص الواحد.. ومع ذلك يلاحظ قارئ أشعارهم مدى ميل بعضهم إلى مجاراة بعض معاصريهم، في العزف على أوتار ما تمكن تسميته بالقوافي الداخلية، أو التأسيس في العزف على أوتار ما تمكن تسميته بالقوافي الداخلية، أو التأسيس لها، مع القوافي الخارجية المتحدة، في بعض أبيات نصوص هذه النتف، والمقطوعات، والقصائد، بدليل وقوفنا على أكثر من (20) نصاً أنشدها كل من خالد ومصعب الكاتبين، وسعدون، وأبي حية النميري، من أمثلة ذلك ما نطالعه في إنشادنا قول خالد(1):

<sup>(1)</sup> لاحظت بقرءاتي أشعار (43) شاعرة وشاعراً من شعراء العصر الجاهلي، وهي نحو (17700) بيت، وأشعار نحو (40) شاعرة وشاعراً من المخضرمين 15400 بيت وأشعار (85) شاعرة وشاعراً من شعراء العصر الأصوى 55 ألف بيت أن شاعرة وشاعراً من المجاهلية حتى نهاية العصر الأصوي) قد استعملوا أوزانهم الشعرية كالتالى: الطويل (39.95 %)، والكامل أصحابها (من الجاهلية حتى نهاية العصر الأصوي) قد استعملوا أوزانهم الشعرية كالتالى: الطويل (39.95 %)، والكامل (14.45 %)، والبسيط (12.24 %)، والرجرز (5.38 %)، والمتقارب (4.59 %)، والخفيف (4.00 %)، والمربع (4.18 %)، والمسرع (1.21 %)، والمهزج (0.02 %)، والمديد (0.00 %)، والمتدارك (0.004 %).

ينظر بالتفصيل لكاتب هذه السطور: الأدب الأموي، 3 - 35..

قضيب بان جناه ورد
تحمله وجنة وخد
لم أثن طرفي إليه إلا
مات عزاء وعاش وجد
ملك طوع النفوس حتى
علمه الزهو حين يبدو
واجتمع الصد فيه حتى
ليس لخلق سواه صد

وقوله:

هذا محبك مطوي على كمده
عبري مدامعه يبكي على جسده
له يد تسأل الرحمن راحته
مما به ويد أخرى على كبده
يا طول زفرته من طول حسرته
وما أعد له في يومه وغده!
يا من رأي أسفاً مستبعداً دنفاً
كانت منيته في عينه ويده

وقوله:

ولما رأيت الدمع غاص إلى الحشا وأن فــؤادي مــن دموعــي في بحــر نظرت إلى عيني لا ماء فيها فأيقنت أن الدمع تحتهما يجري فلولا استبان الدمع في مضمر الحشا تفجر أنهار الدموع من الصدر

وقوله:

بحسن وجهك يا روحى وريحاني وسؤل نفسي في سري وإعلاني لا لا تكلني إلى صبري فيسلمني سلمت من كل إقصاء وهجران وانظر إلى بعين أسقمت بدني

فغير خاف على منشدهذه المقطوعات الأربع مدى ميل صاحبهن إلى الجمع بين حرف الدال المضمومة، روياً، في مقطوعته الأولى تاء مشددة مفتوحة بالألف المقصورة في كلمة (حتى) في البيتين الأخيرين، وبين الراء المكسورة، روياً، في مقطوعته الثانية، والشين المفتوحة، بالألف المقصورة نفسها في كلمة (الحشا) في البيتين الأول والثالث، من جهة، وفي كلمة (فيهما) من جهة أخرى.. سائراً في النهج نفسه، في مقطوعته الثالثة التي أنشدها على الدال المكسورة الموصولة بالهاء، جنباً إلى جنب التاء المفتوحة، والمكسورة، مع الهاء، أيضاً، في بيتيها الثاني والثالث.. مجانساً بين النون المكسورة قبلها مع الهاء، أيضاً، في بيتيها الثاني و الثالث.. مي بيتيهما الأخيرين.

ومثل هذه المزاوجة بين قافية خارجية موحدة الروي، وشبه قافية أخرى داخلية، في تفعيلات بعض الأعاريض، ما نلحظه في قراءتنا قول سعدون(١):

اعملوأنت من الدنياعلى وجل واعلم بأنك بعد الموت مبعوث واعلم بأنك ما قدمت من عمل محصى عليك وما خلفت موروث

وقوله:

هجرتالورى في حب من جادبالنعم
وعفت الكرى شوقاً إليه فلمأنم
وموهت ذهني بالجنون على الورى
لأكتم ما بي في هواه فما انكتم
فإن قيل: مجنون فقد جنني الهوى
وحرمة روح الأنس في حندس الظلم

وقوله:

ولو لم يكن شيئاً سوى الموت والبلى

وتفريق أعضاء ولحم مبدد
لكنت حقيقاً يا ابن (آدم) بالبكا
على نائبات الدهر مع كل مسعد

شعراه منسيون، ص 124، 131، 142، 183، 187.
 شعراه منسيون، ص 124، 131، 142، 181، 188، 180، 182، 184...

فقد اعتمد على الجمع بين كل من الثاء المضمومة روياً قافية خارجية، وبين اللام المنونة في (وجل)، و(عمل) قافية داخلية في نتفته الأولى، والجمع بين كل من الدال المكسورة روياً قافية خارجية، وبين الألف المقصورة في (البلى)، و(البكا) قافية داخلية في نتفته الأخرى، والجمع بين هذه الألف نفسها، قافية داخلية أيضاً، في كل من (الورى)، و(الهوى)، وبين الميم الساكنة، روياً قافية خارجية في قصيدته القصيرة.

وسلك أبو حية النميري مثل هذا المسلك الفني نفسه باعتماده على الجمع بين الباء المضمومة روياً/ قافية خارجية، وبين النون الممدودة بالألف في (حولنا)، و(مالنا) بقوله(1):

ليالي أهلانا جميعاً وحولنا سوائم منها رائح وغريب وإذ يتجنبن الذنوب وما لنا

إليهن إلا ودهن ذنوب

كما جمع بين الألف المقصورة في كلمة (الهوى) التي تتردد مرتين، قافية داخلية، وبين الدال المفتوحة بالمد، روياً/قافية خارجية بقوله:

أخو الشيب لا يدنو إلى الحور بالهوى
ليقرب أن أزداد في قرب بعدا
يعاطينه كأس السلو عن الهوى
ويمنعنه وصلاً يعاطينه المردا

<sup>(1)</sup> ديران المصابين، 320، 321.

أما مصعب الكاتب فقد كرر جملة (فقلت له) مرتين في لاميته المفتوحة، مزاوجاً بين القافية الداخلية، والخارجية في قوله(١):

وقائل قال في: أقصر فقلت له أما تراني بحب المرد مشغولا فقال في: أنت مجنون فقلت له لا تكثرن على القال والقيلا

- حركات الروي:

واكب الشعراء الموسوسون العباسيون اتجاهات معاصريهم، وبعض سابقيهم في العزف على أوتار حركات الروي، جنباً إلى جنب الروي الموقوف/ الساكن..

و نلاحظ، في مطالعتنا صفحات ديوانهم، ميلهم إلى الروي المكسور، الذي ورد استعماله في أكثر من (181) نصاً شعرياً بأشعارهم، وتشتمل على أكثر من (619) بيتاً اجتمعت فيه الكسرة مع كسرة سابقيه، مما نلحظ أمثلته في قول مصعب<sup>(2)</sup>:

هذا نبي الإله - قبلكم قد أنكرته عيون إخوته

شعر أبي حية، النصان: (3، 14).

<sup>(2)</sup> ديران المصابين، 138، 158، 159، 142–143.

وقول سمنون(١):

أنت الحبيب الذي لا شك في خلدي منه فإن فقدتك النفس لم تعش

وقول أبي بكر الموسوس(2):

اعــذر أخـاك على رداءة خطـه

واغفر رداءته لجودة ضبطه

كما تلتقي الكسرة/ حركة روي، مع الفتحة قبلها، في أشعارهم في (27) نصاً (100) بيت، كما نلحظ في قرائتنا قول أبي حية (3):

عوجا نحي ديار الحي بالسند وهل بتلك الديار اليوم من أحد؟

وقول أبي دانق(٩):

ما تنظر العين منه إلاأقامت منه على حسن

وقول بهلول<sup>(5)</sup>:

إذا تضايق أمر فانتظر فرجاً فأضيق الأمر أدناه إلى الفرج

<sup>(1)</sup> ديران المصابين، 316.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 184.

<sup>(3)</sup> ديوان المصابين، 15.

<sup>(4)</sup> شعر أبى حية، النص رقم (11).

<sup>(5)</sup> ديران المصابين، 120

وفي الوقت نفسه يقف قارئ شعرهم على (5) نصوص / (17) بيتاً سبقت فيها الضمة حركة الروي / الكسرة، مما يتضح لنا في قوله جعيفران (١٠):

كأنهم و..... ورعامدة صياقــل في جــلايـــة النصل

وقول أبي حية <sup>(2)</sup>:

لو أنها رخصة قضيت من وطري لكن جلوتها تربي على السفن وقول سمنون(3):

كان في قلب أعيش به ضاع مني في تقلبه

أما السكون بحروف المد، وغيرها، قبل الروي المكسور، فقد اجتمع في (199) نصاً (332) بيتاً.. ومنها قول ماني(4):

بكفيك تقليب الفؤاد وإنني لفي ترح مماألا قي فماذنبي؟!

وقول خالد الكاتب(٥):

بكى عادلي من رحمة فرحمته وكم مسعد لي في الهوى ومعين ورقت دموع العين حتى كأنها دموع دموع لا دموع عيوني

<sup>(1)</sup> ديران المصابين، 24.

<sup>(2)</sup> شعر جعفر، 115.

<sup>(3)</sup> شعر أبي حية، النص رقم (45).

<sup>(4)</sup> ديوان المصابين، 172.

<sup>(5)</sup> شعر محمد، 162.

وقول بهلول(١):

### أف للدنيا فليست لي بدار إنما الراحة في دار القرار

وتلي الكسرة حركة روي الضمة، التي تجيء في أشعارهم، أكثر من (440) مرة، في (122) نصاً.. مجتمعة مع ضمة أخرى، تسبقها في سبعة نصوص منها/ تشتمل على (26) بيتاً.. ومن أمثلتها ما نلحظه في قول سعدون (2):

ماحال من سكن الثرى ما حاله..؟!

أمسى وقد رثت هناك حباله

أما الفتحة فقد اجتمعت مع الضمة حركة الروي، سابقة إياها في (32) نصاً/ (113) بيتاً، من أشعارهم. . كما نلحظ في قراءتنا قول ماني(3):

دعتني إلى وصلها جهرة ولم تدر أني لها أعشق

وقول خالد(4):

یا من یلوم لقد أسـ ــأت إلى محب لمته

<sup>(1)</sup> شعرا، منسيون، 185.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 29.

<sup>(3)</sup> ديوان المصابين، 154.

<sup>(4)</sup> شعر محمد، 183.

.. ووردت الكسرة مع حرف الروي المضموم في (22) نصاً/ (83) بيتاً.. ومن ذلك ما نراه في قول أبي حية (1):

# استبق دمعك لا يود البكاء بــه واكفف بــوادر من عينيك تســتبق

وقول سعدون(2):

# يا أيها الراقد كم ترقد؟! قم-ياحبيبي-قددناالموعد

وفي الوقت نفسه نلحظ بجيء الكسر، حرف لين، أو غيره، سابقاً للحركة المضمومة في (51) نصاً/ (199) بيتاً.. مما يشي بأثر جلي من حياة هؤلاء الشعراء، الذين كان دأبهم الحركة، وشغلهم الشاغل التنقل من مكان إلى آخر، ومن حالة إلى أخرى، فانعكس ذلك، في رأيي، على حركات رويهم انعكاساً إيجابياً بتوفير هذا الجانب الملموس من اجتماع الحركات، مع غيرها معطياً إيحاء قوي الدلالة بما وراءه من حالات نفسية شديدة القلق، والتوتر المشحون بالترقب، والحذر، اللذين يأخذان بأصحابها، أحياناً، إلى الترام جادة التوقف، هامدين، أو شبه هامدين.. بجسدين ذلك التوقف الوقتي الطارئ، على بعض أحوالهم، بالتزام روي ساكن في نحو (50) نصاً/ (180) بيتاً من أشعارهم.. جامعين بينه، وبين سكون آخر، يسبقه حسرف لين، يضاعف إحساسنا بالسكون، كما نلحظ في قراءتنا قول أبي

شعراه منسيون، 117.

<sup>(2)</sup> شعر أبي حية، النص رقم (30).

بكر الموسوس(١):

زناره في خصره معقود كأنه من كبدي مقدود

وقول سمنون(2):

يا من فؤادي عليه موقوف وكل همي إليه مصروف

وقول خالد(3):

يا تائها بجماله أتتيه عن رد السلام؟!

وقد يجمعون بين هذا الروي الموقوف/ الساكن، وبين فتحة تسبقه، كما ورد في أشعارهم، في (20) نصاً/ (74) بيتاً، ومنها قول ماني(225):

إذا ما رأيت ابتسام الأميد للطر علام المطر

وقول سمنون<sup>(4)</sup>:

روحي إليك بكلها قد أجمعت ليو أن فيك هلاكها ما أقلعت

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 144.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 14.

<sup>(3)</sup> ديوان المسابين، 187.

<sup>(4)</sup> شعرا، منسیون، 179.

وقول عبدالله بن أبي الشيص:

تعتل من غير عله بالحسن أضحت مدله

.. وقد تسبق الضمة الروي الساكن، كما جاءت في (9) نصوص/ (22) بيتاً من أشعارهم، كما يبدو في قول خالد(١):

> محب شفه ألمه وخامر جسمه سقمه

وتواكب الكسرة في ذلك و نحوه، بمجيئها حركة الحرف، الذي يسبق حرف الروي الساكن/ الموقوف، في (14) نصاً/ (44) بيتاً، مما تيسر لنا من أشعارهم، كما نطالع في قول ابن أبي الشيص(2):

أبا سعد بحق الخمس سومك س والمفروض من صومك أقلت الحق في النسب الحق أم تحلم في نومك؟!

وقول خالد(3):

دعاه ثم اکتوی علی کبده وأن من شوقه ومن کمده

<sup>(1)</sup> شعر محمد، 171.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 176.

<sup>(3)</sup> شعرا، منسيون، 176.

.. وواضح أن هو لاء الشعراء قد تمكنوا تمكناً ملموساً، في هذا الجانب من إبداعهم الشعري، ولم يخرجوا عنه، لسبب أو آخر، إلا في نصين، مما تيسر في الوقوف عليه من شعرهما، وهما قول قديس(١):

إذا الليل ألبسني ثوبه تقلب فيه فتي موجع رأيت التصبر ستر الهوى إذا اشتملت قوة الأضلع(!) وكيف يطيق فتي كتمه وأجفائه أبداً تدمع وقول خالد(2):

أو سكنت الجنان ترتع فيها

لأضا من جمالك الملكوت

.. وهو النص الذي وقع الإقواء فيه، باجتماع الكسر بين مرفوعين.. وهو عيب لم ينفر د به.. من دون معاصرين سابقين من الشعراء.. ولا يعد -في رأيي - أثراً من آثار إحساسه بمرض، أو علة.. لكونه أشبه بقطرة في بحر لا تضره، ولا تنقصه إن أخرجت منه..

وتجدر الإشارة - هنا إلى ملاحظة تنطبق على المبحثين السابقين، وما يتصل بهما من حديث عن الأوزان، في أشعارهم، وهي أنني لاحظت أن

ديوان المصابين، 223.

<sup>(2)</sup> شعراه منسيون، 130.

هو لاء الشعراء قد استعملوا ما استعملوه من أوزان شعرية، تامة، أو مجزوءة، قليلاً أو كثيراً، وحروف روي، وحركاتها في كل مضامين شعرهم، دون إفراد وزن، أو روي أو حركة لمضمون بذاته، دون غيره.. ولو صح أن بحراً بعينه، تاماً، أو مجزوءاً، أو حرف روي بذاته، أو حركة روي، ما، كانت مقصورة الاستعمال لدي هو لاء الموسوسين - لجازلنا أن نعد كل ما أشرنا إليه من أوزانهم وحروف روي نصوصهم، وحركاتها الثلاث، مع الوقف/السكون، صالحاً ومفضلاً لدي هو لاء الشعراء..

#### - التصريع:

التصريع ضرب من الموازنة، والتعادل بين كل من (العروض) و (الضرب)، يتولد فيهما جرس موسيقي رتيب (ا) يؤدي إلى توفير صبغ نغمي عذب، يجعله أكثر تهيؤ للالتقاء بحاجات المستمعين والقراء الوجدانية، والعاطفية، وأداء لما يختلج في صدورهم من معان، وأفكار، وإيحاء وتأثيراً في مدركاتهم، مستفيدين من الطاقات الصوتية الرحبة المتدفقة، التي ينتجها لهم ازدواج الروي؛ فتنضاف إلى طاقة الوزن الشعري، الذي يعزفون على أوتاره أنغامهم، وتتآزر معها في تكوين هذا الشعر، وتجعلها زاخرة بالحركة، والحيوية، وتجعل منشديها لا يكادون يقطعون الصوت عند حرف الروي في أواخر الشطر التالي، إلى روي مماثل؛ مما في أواخر الشطر، حتى يفضي في آخر الشطر التالي، إلى روي مماثل؛ مما يتيح لهم وقفات متقاربة على نحو مؤثر شجى رخيم (2).

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 253.

<sup>(2)</sup> شعراه منسيون، 116.

وتأثيراً بأجواء الغناء، ومجالس الطرب، واللهو، وما يتصل بها من معازف وقيان، ونحوها – واكب الشعراء الموسوسون العباسيون اتجاهات معاصريهم، وسابقيهم من شعراء العربية في عزفهم على أوتار هذه المنظومة التقليدية الموروثة، وهي التصريع، غير متخلفين، لسبب، أو آخر، عن توفير أكبر قدر ممكن من نصوصهم الشعرية التي وصلت إلينا، قصائد ومقطوعات، ونتفاً، وأبياتاً يتيمة..

وإذا كان العرف التفني قد جري، معظمه على اقتصار بعض الشعراء على استخدام التصريع في قصائدهم المطولة، أو شبه المطولة، دون غيرها من نصوص الشعر، التي تندرج تحت ما يسمى القصائد القصيرة، والمتوسطة، والمقطوعات، والنتف، والأبيات اليتيمة -فإن ما سلكه الشعراء الموسوسون أمر يدعو للتأمل، والبحث؛ تفسيراً لهذا المسلك الفني؛ وثبراً لأغواره..

فبمطالعة أبيات لامية خالد الكاتب المطولة الوحيدة نلحظ حرصه على تصريع شطري بيتها الأول، مع الثامن عشر، بقوله(1):

أناب وأقصر عن جهله وعري المطية من رحله يعود المللم إلى أهله ويهدي الثناء إلى أهله

<sup>(1)</sup> الشعراه وإنشاء الشعر، 134.

و بمطالعة قافية أبي حية النميري المكونة من أربعة أبيات يلفتنا دأبه على تصريع شطري مطلعها، بقوله (١):

ألا أيها الربع القواء ألا انطق سقتك الغوادي من أهاضيب فوق

ومثل ذلك، وزيادة في حائيت المكونة من (23) بيتاً، وهي التي صرع صدرها، وجمع إلى التصريع بعض دلالات القافية الداخلية في الأبيات التالية، قائلاً(2):

ألا يا غراب البين فيم تصيح؟ فصوتك مشنوء إلى قبيح حبيباً عداك النأى عنه فأسبلت

على النحر عين بالدموع سفوح إذا هي أفنت ماءها اليوم أصبحت

غداً وهي ريا المقيين نصوح ظلت وقد ولوا بليل وقلصت

بهن مصعب الكاتب نونيته المكونة من (14) بيتاً بتصريع أولها بقوله (3):

عمرت بقاع عمر الزعفران بفتيان غطارفة هجان

<sup>(1)</sup> الأدب الأموي تجلياته وبناؤه التشكيلي، 79-80.

<sup>(2)</sup> شعرا، منسيون، 193 - 195.

<sup>(3)</sup> شعر أبي حية، النص: (28).

كما استهل لاميته المكونة من (13) بيتاً بتصريع مثله، قائلاً:

هجرت مجوني فاسترحت من العذل

وكنت ومالي في التمادي من مثل

وواكبه، في هذا وذاك، ابن أبي الشيص، بتصريع ضاديته، التي تشتمل على (12) بيتاً، ورائيته التي تضم (10) أبيات؛ بقوله: (١)

أصبح في ضنك من الأرض أكثر في الأرض من الأرض

وقوله:

أظن الدهر قد إلى فبرا بأن لا يكسب الأموال حرا أما بهلول فقد صدر أبيات دالية من ثمانية أبيات بقوله(2):

عرضناعلى المولي ونحن عبيد

فهنا شقى رده وسعيد

فإذا ما تقدمنا خطوة في مطالعة بعض المقطوعات، لاحظنا حرصهم على تصريع أوائلها، كما فعل جعيفران بقوله(3):

بت ضيفاً لهشام في شرابي وطعامي

شعر أبي حية، النص: (10).

<sup>(2)</sup> ديران المسابين، 330، 326، 327.

<sup>(3)</sup> ديران المصابين، 214، 215، 211.

وسراجي الكوكب الدر
ري في كـــل ظــلام
لا حـراماً أجـد الخب
ز ولا غــير حــرام
تستبين الجـوع مني
في حـديــــي وكــلامــي

وماني بقوله(١):

شادن وجهه من البدر أوضا بعضه في الجمال يعشق بعضا وفي الوقت نفسه نلحظ أن أبا بكر الموسوس يصرع شطري البيت الأول من طائيته المكونة من ثلاثة أبيات، قائلا<sup>(2)</sup>:

اعـذر أخاك على رداءة خطه واغفر رداءته لجودة ضبطه فالخطليسيرادمن تحسينه وبيانه إلا إبانة سمطه فإذا أبان عن المعاني سمطه كانت ملاحته زيـادة شرطه

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 25 - 26.

<sup>(2)</sup> شعر جعفر، 120.

كما يطالعنا برذعة الموسوس بكافية، من ثلاثة أبيات مصرعة المطلع بقوله(1):

أأنكرت ما عاينت من كف دالك وهل ينكر التدليك من قول مالك؟ وهل ينكر التدليك من قول مالك؟ وينشد سعدون بائية، في عدد أبياتها نفسه، مستهلاً إياها بتصريع مطلعها، قائلاً(2):

تحب الصالحين بزعم قلبك
وتخلو إن فقدتهم بذنبك؟
فمن حب الخليل تفر منه
وهندا كله من كذب حبك
ستندم حب لا ندم بمجد
ونعلم ما يحل غداً بجنبك!!
كما ينشد دالية، من بيتين اثنين، يستهلها بتصريع أولها:

عصيت مولاك يا سعيد ما هكذا تفعل العبيد فراقب الله واخش منه يا عبد سوء غدا الوعيد!!

<sup>(1)</sup> شعر عمد، 176.

<sup>(2)</sup> ديوان المسابين، 15.

وهو، في هذا الشأن، يساير ركب أترابه، وفي مقدمتهم سمنون، الذي صرع شطري البيتين، من نتفته الدالية، بقوله(١):

ياعين سحي أبدا يا نفس موتي كمدا

ولا تحبى أحدا

إلا الجليل الصمدا

أما خالد الكاتب، فقد اكتفى بتصريع البيت الأول من نتفته العينية قائلاً (2):

كلما اشتد خضوعي

لجوي بين ضلوعي

ركضت في حلبتى خد

دي خيل مـن دموعي

ومثله بهلول، في دأبه على تصريع صدر نتفته الرائية(٥):

أف للدنيا فليست لي بدار

إنما الراحة في دار القرار!!

أبت الساعات إلا سرعة

في بلى جسمي بليل ونهار!!

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 8.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 133، 133، وينظر أيضاً في الظاهرة نفسها: ص: 142، 161- 162.

<sup>(3)</sup> رائق الشهد، 42.

وابن أبي الشيص في تصريع صدر نتفته الضادية(١):

ومعرضة تظن الهجر قرضا تخال لحاظها للضعف مرضى

كأني قد قتلت لها قتيلا

فما منى بغير الهجر ترضى

.. وفي الوقت نفسه نراهم يصرعون شطري الأبيات التي وصلت إلينا

متناثرة يتيمة، كما نلحظ في قول خالد الكاتب(2):

كيف ترجي لناذة الاغتماض

لمريض من العيون المراض؟!

وقول مصعب(3):

كأس وصلت ظلامها بنهار

وفللت حد خمارها بعقار

وقول أبي حية<sup>(4)</sup>:

كفى بالناي من أسماء كافي وليس لحبها إذ طال شافي

<sup>(1)</sup> شعراه منسيون، 154.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 29. وينظر مثلها ص 37.

<sup>(3)</sup> ديوان المصابين، 216.

<sup>(4)</sup> شعراه منسيون، 151.

وقول سعدون<sup>(1)</sup>:

خذ من الناس جانبا كي يظنوك راهبا

وقول جعيفران(2):

ألا عجزت عن الصبر العقول

لأن سبيله مر ثقيل

.. وحرص ماني على تكرار التصريع، بالجمع بين وقوعه في صدر أبيات مقطوعته الرائية المكونة من أربعة أبيات، وبين تصريع بيتها الأخير، أيضاً، بقوله(3):

لا تظن الدي جري مطرا كان ممطرا إنال كله الله كله دمع عيني تحدرا وتاولت غيومها من همومي تفكرا هكذا حال من يرى

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 335.

<sup>(2)</sup> شعر أبي حية، النص (27).

<sup>(3)</sup> ديوان المصابين، 134.

.. وشاركه، في ذلك مبالغاً فيه، خالد الكاتب مكرراً عزفه على وتر هذا (التصريع المضاعف) في أكثر من عشرة نصوص، ومنها ما نلحظه في إنشاد قوله(1):

أدل بنور بهجته على ذلي ونخوته يلفرقها بطلعته ويقسمها بلحظته

وقوله:

لست أدري أطال ليلي أم لا كيف يدري بذاك من يتقلى لو تفرغت لاستطالة ليلي ولرعي النجوم كنت مخلا ولرعي النجوم كنت مخلا يا غزالاً من القصور تجلى صام طرفي لناظريك وصلى

وقوله:

راعي النجوم فقد كادت تكلمه وانهل بعد دموع يالها دمه يا من تجاهل عما كان يعلمه عمداً وباح بسر كان يكتمه

<sup>(1)</sup> شعر جعفر، 115.

وقوله:

عد شوقي إليه ذنباً عليه لو تيقنت لا عتذرت إليه أنا أذنبت أو فتور بجفنيه دعا مقلتي إلى مقلتيه؟

وقوله:

تاه على ربه فأفقره حتى رآه الغني فأنكره يا حلبياً قضي الإله له باتيه والفقر حين صوره لو خلطوه بالمسك وسخه أو طرحوه في البحر كدره

.. ونراه في مواضع أخرى من شعره، يجعل التصريع، في مواضع متأخرة، عن المطلع، مخالفة لنهجه، و نهج أترابه، ومعاصريهم، كما طالعنا في النصوص السابقة، فيضعه في البيت الثاني حيناً، بقوله(١):

قـل لظبي كله حسن إرث لي من فعلك السمج عينه سـفـاكـة المهج من دمي في أعظم الحرج

<sup>(1)</sup> شعر محمد،171.

وقوله:

صافحته فاشتكت أنامله وكاد يندى بنانه بيدي وكنت إذ صافحت يداه يدي كأنني قابض على البرد

.. وحيناً آخر في البيت الثالث، وما بعده، بقوله:

يا من يلوم لقد أسأ

ت إلى محب لمته

لو كنت تعلم ما يقا

سي قلبه لرحمته

أو لو رثيت سألته

عما به فعلمته

أسقمته وبليته

ما كان لو داويته

وواكبه، في ذلك سعدون، الذي يطالعنا بتأخر التصريع إلى البيت الثاني، حيناً، والثالث، حيناً آخر، كما يتضح من قوله(١):

 <sup>(1)</sup> شعراه منسيون، 119، 171، 175، 189، 189.. وينظر أيضاً في الظاهرة نفسها: صس118، 132، 138، 145−
 (1) شعراه منسيون، 119، 171، 175، 189، 189.. وينظر أيضاً في الظاهرة نفسها: صس118، 132، 138، 138 - 145

أتتركني وقد آليت حلفاً بأنك لا تضيع من خلقتا؟! وأنك ضامن في الرزق حتى تودي ما ضمنت وما قسمتا

وقوله:

ألا يا عسكر الأحياء هذا عسكر الموتى أجابوا الدعوة الصغرى وهم منتظرو الكبرى

وقوله:

يا من بنى القصر في الدنيا وشيده أسسل والغرق السسل والغرق لو كنت تغني بذخر أنت ذاخره لو كنت تغني بذخر أنت ذاخره أسسل ولا خرق السسلة حيث لا سوس ولا خرق والموت مصطبح منكم ومغتبق فاحتل لنفسك قبل الورد يا حمق فاحتل لنفسك قبل الورد يا حمق . . أما مصعب الكاتب فقد أهمل تصريع شطري البيت الأول من تائيته المكونة من تسعة أبيات معوضاً عنه بتصريع البيت الثامن بقوله(۱):

شعرا، منسيون، 189، 132، 117.

# يا أيها المرد قد نصحت لكم خافوا من الله فضل نعمته قدعقربالصدغ فوق وجنته على بياض من تحت حمرته

.. ويوكد هذا المسلك الفني، ونحوه، عما أسلفنا الإشارة إليه -ما تحقق لهوالاء الشعراء من تمكن فني بخحوا في خلاله في الاستفادة من طاقات هذه الأداة التشكيلية/ التصريع، يعوضون بها، في رأيي، جانباً مما جنحوا إليه، مختارين، أو مضطرين، من ميل فني إلى النصوص ذات الأبيات القليلة، نتفاً، ومقطوعات، وقصائد قصيرة.. وكأني بهم يعلنون، بدأبهم هذا، على التصريع، بأشكاله المختلفة، نوعاً من التحدي، والإصرار على المنافسة، في أوجه من نابذوهم بالسخرية، والتهكم، من سوء أحوالهم، جراء إصابتهم إلى حد ما، بأعراض الوسوسة، وما قد ينعكس بدوره، بصورة، أو أخرى، من وهن فكري، ونفسي، وبدني، يترك آثاره المباشرة، وغير المباشرة، في إبداعهم الشعري.. ناجحين في إبداء ما أعلنوه، صراحة، أو ضمناً من تحد، وإصرار، بما دأبوا عليه من مسلك فني، اتضحت لنا بعض معالمه في

ويزيد من صحة اعتقادي بهذا التمكن الفني الذي أراه قد تحقق لهوالاء الشعراء بمطالعة جوانب أخرى من عزفهم الداخلي، وهي التي نخصص لها المبحث التالي..

الصفحات السابقة..

- الموسيقي الداخلية:

ويقصد بها - في هذا المبحث - كل ما شكله الشعراء، أو استعانوا به، من أدوات التأثير الصوتي الفعالة، مواكبة لكل من مكونات الوزن - بتفعيلاته، وزحافات وعلله، ومكونات القافية - بحروف رويها، وحركاتها، وما يسبقها، أو يتبعها من حروف لينة، ونحوها - وتتمة لها، مما يعرف بالتناسب أو المماثلة/ المجانسة الصوتية التامة، وشبه التامة...إضافة إلى ما يمكن تلمسه من روافد تشكيلية إيقاعية أخرى، عن طريق حروف المد، وبعض الصيغ/ الأبنية الصرفية لبعض الكلمات، والعزف على أو تاركل من الحركة الدائبة المتواترة السريعة المنبثقة عن دلالات الجمل الفعلية، والحركة المنتظمة الناتجة عن حسن التقسيم.. وغير ذلك، مما ننظر إليه، ونستقبله بصورته الكلية، التي لا تتجزأ، وإن كانت الضرورة تفرض على الدارس تقسيمها - للدراسة فقط - عدة أقسام متوالية، يكمل بعضها بعضاً..

ونسته لل حديثنا بالوقوف عند مظاهر المماثلة / المجانسة الصوتية ونسته المعض الحروف، قاصدين بهما ذلك التناسب الصوتي الفعال الناتج عن تكرار بعض الحروف، أو المقاطع الصوتية، أو الكلمات، والجمل، بصورتها نفسها، التي وردت بها في بعض كلمات النص الشعري، موضع الدراسة، أو بصور أخرى قريبة الشبه منها، بعد إجراء الشاعر، أو الشعراء، بعض التغيير، أو الصرفي / الصوتي عليها أفعالاً، وأسماءً وحروفاً.

ومن أمثلة ذلك ما نلحظه في إنشادنا أبياتاً من ميمية أبي حية النميرى، التي دأب فيها على تشكيلها وفاق تفعيلات بحر الطويل (فعولن

مفاعيلن)، صحيحة، أو مقبوضة، إضافة إلى العزف على روى الميم المكسورة المسبوق بألف المد، وتكرار بعض الحروف المضغفة في كل من أعاريض أبياته، وأضربها، وحشوها، على السواء، وخاصة فيما نطالعه عند سماعنا كلاً من: (خبر، وأحب، والموشى، والدارين، وكل، عشية، وأقتل، وتفتير، واصحاح، والسقائم، واللهو، وأصد، والصد وأحلولك، والذي، ونميمة، وبنا وبكم..) إلى جانب ميله إلى بعض الصيغ الصرفية ذات الدلالة المعنوية والإيقاعية التأثيرية الإيجابية الفعالة، ولا سيما صيغ (فاعل، ومفاعل، وافتعل، وافتعال).. بقوله(1):

وخيرك الواشون أن لن أحبكم
بلى وستور الله ذات المحارم
لبسن الموشي العصب ثم خطت به
لطاف الخطي بدن عظام المآكم
ويدرين بالدارين كل عشية
وحم المداري كل أسحم فاحم
كأن لم أبرح بالعيون وأقتتل
بتفتير أبصار الصحاح السقائم
إذا اللهو يطبيني وإذ أستميله

ديران المصابين، 135، 163، 150.

وإن دماً -لو تعلمين جنيته على الحي-جاني مثله غيرسالم أصد وما الصد الذي تعلمينه عزاء بكم إلا اجتراع العلاقم حياء وبقيا أن تشيع نميمة بنا وبكم إلا ابتلاع العلاقم

وانتقل - في موضع آخر من شعره - إلى العزف على أو تار البحر نفسه، بتفعيلاته الصحيحة، والمقبوضة، مع روي اللام المضموم، مسبوقاً بكسر ما قبله، وموصولاً بهاء ساكنة، لعلها تترجم مدى سكونه بعد طول حركة ونشاط، دائباً على تكرار الحروف، مشددة، وغير مشددة، وتكرار بعض الكلمات، بصورتها نفسها التي جاءت بها، أولاً، أو بشيء من التغيير، مصدرا، واسم فاعل، ومفرداً، وجمعا.. ومكثراً من حروف اللين الممدودة: (الألف، والواو، والياء)، وجانحاً إلى استعمال بعض الصيغ والبني الصرفية المتنوعة، وفي مقدمتها: (فعائل، وفاعل، ومفعل، ومفعل، ومفعل، ومفعل، ومفعل،

لعل الهوى إن أنت حييت منزلا بأكباد مرتد عليك عقابله فلما سألت الربع: أين تيممت نوى الحي؟..لم ينطق وضلل سائله

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 316، 317.

وكنت إذا خبرت أن مكلفا بكى أو تعناه عداد يماطله من الحب عنفت المحب فقد بكى فؤادي حتى أسلمته عواذله كأن فؤادي طائر في حبالة رأى غيه لما اعتقته حبائله

وفي مطالعتنا رائية سمنون، التي بثها جانباً مما تحرك من لواعج صدره، واضطرام جوانحه، من شوق عارم، جانحاً إلى العزف على تفعيلات بحر البسيط (مستفعلن فاعلن) مخبونة العروض والضرب. والتلفظ بالروي المكسور مسبوقاً ومتبوعاً بمد، ألفاً وياء، يترجم - بها جميعها في رأيي -مدى تأرجحه بين حركات، جسدتها تفعيلة العروض بحركاتها الثلاث المتعددة اللائي تسبقن الحرف الأخير، ووصله: (دنف، يحمله، جسدي، نفسى) وبين سكون، يكاد يسيطر عليه؛ عاجزاً، لا يملك القدرة على (التمادي) في السعي؛ إدراكاً لغايات، وتحقيقاً لمآربه، ومترجما ولعه بتحقيق مدى التناسب الصوتى، الذي يساعد المستمع له وقارئ شعره على التفاعل، والتهيؤ المقصودين، عن طريق ذلك كله، إضافة إلى تكرار الحروف التي تتكون منها بعض مفردات أبياته، وخاصة: (قل، والمذلة، والصخر، وتفطر، والنار، ودب، وحبك، ودبيب، وتنفست، وكل..)، وتكرار بعض الكلمات، والجمل، مما نلحظ دلائله بكل من: (أفديك ويفديك)، و (تنفست، ونفسي)، و (الصخر / مرتين) بقوله (۱۰):
افديك بل قـل أن يفديك ذو دنف
هـل في المذلة للمشـتاق مـن عار؟!
بي منك شوق لو أن الصخريحمله
تفطر الصخر عن مسـتوقد النار
قد دب حبك في الأعضاء من جسدي
دبيب لفظي من روحي وإضماري
ولا تنفسـت إلا كنـت مـع نفسي
وكل جارحـة من خاطـرى جارى

وينشد عبدالله بن أبي الشيص قصيدة قصيرة، يشكو بها بعض ما آلت اليه أحواله، من سوء، متشاكياً من تلاحق المحن، والمصائب فوق رأسه، منشداً إياها على تفعيلات بحر الوافر (مفاعيلن مفاعيلن فعولن)، مع الميل إلى (الراء) المشددة المفتوحة، روياً يتكرر تصريعاً بشطري بيتها الأول.. مضيفاً إليه ولعه الملحوظ بتكراره في غير كلمات الضروب/ القافية، وعروض المطلع، أكثر من (14) مرة في ثمانية أبيات فقط، مما نراه بكل من (الدهر، وحر، والأحرار (مرتين)، وأردت، وحارب، ورقاب، ورفعت، والجهر، وشرف، وركوب، وبحر، ودرع (مرتين) ويراقب. إضافة إلى تكرار كل من (التاء، والدال والزاي، والقاف، واللام، والنون...) بكل

<sup>(1)</sup> شعر أبي حية، النص رقم: (38).

من: (أظن، والدهر، والزمان، ونقص، وملك، وكل، والدجي، ويهتك، والليل مرتين).. معضداً هذا الولع الفني وذاك، بالإفراط من صوغ أكثر مسن (14) كلمة من كلمات أبياته العشرة على وزن (فعل) ساكنة الوسط، جنباً إلى جنب صيغة (أفعال)، التي تأتي ثلاث مرات في كل من (الأموال، والأحرار، والأنساب)، وصيغة المبالغة (فعول) مرتين، في كل من (ركوب، وقعود)، مع المجانسة التامة وشبه التامة، أسماء وأفعالاً، مفردات، وجملاً، في كل من (درع الليل..، ووجه، ويكسب كسباً، ويحل المحل..).. كما نلحظ إفراطه في الميل إلى حركة (الفتحة) داخل أبياته، أكثر من (30) مرة، غير فتحة السروي، وتصريعه، مما يؤكد حالة شعورية، ربما سيطرت عليه، بعض الوقت قبل إنشاده هذا الرائية، أو في أثنائها، وهي رغبته الجامحة في المتطلع إلى أعلى، داعياً، يطلب العون على ما أصابه قائلاً(1):

أظن الدهر قد آلى فبرا بأن لا يكسب الأموال حرا لقد قعد الزمان بكل حر ونقص من قواه المستمرا كأن صفائح الأحرار أردت أباه فحارب الأحرار طرا ومن جعل الظلام له قعوداً أصاب به الدجى خيراً وشرا

<sup>(1)</sup> شعر أبي حية، النص رقم: (46).

وإذا عاودنا النظر في أبيات هذه الرائية، وما قبلها -لاحظنا أن صاحبها قد جانس بين كل من (الحر) التي تقع آخر كلمات البيت /الضرب، وبين (الأحرار)/ الجمع، التي ترد مرتين، حشوا وجزءاً من العروض والضرب في كل من الصدر والعجز.. وجاء بكلمة (الأنساب) مرتين صدراً وعجزاً، كما جاء بكلمتي (درع الليل)، حشواً وجزءاً من العروض والضرب.. وأتي بكلمة (وجه)، منصوبة منونة، حشواً في الصدر، وأول كلمات العجز، حريصاً، في هذه المواضع الثلاثة، المشار إليها، على عدم إجراء أي تغيير صرفي / صوتي في بني الكلمات المجانسة، على عكس ما فعله، بقصد، أو غير قصد، في الموضع الخامس من رائيته، وهو الذي جانس فيه بين كل من (يحل)/ الفعل المضارع و (المحل)/ اسم الزمان / المكان.. وكلتاهما تقع في عجز بيته التاسع..

أما سمنون فقد لاحظنا مجانسته بين كل من قوله: (أفديك)، و (يفديك)، و كلتاهما جمله فعلية، تقع في حشو صدر بيته الأول..

وجانس أبو حية، كما أسلفنا، بين (الحب) وهي كلمة مفردة مصدر ثلاثي معرف، و(المحب)، وهي مشتق، اسم فاعل رباعي، معرف أيضاً، وكلتاهما تقع في حشو صدر البيت، وجانس بين (حبالة) مفردة مؤنثة نكرة، في عروض البيت، و (حبائل) صيغة منتهى الجموع، في ضرب البيت نفسه، كما جانس بين كل من الفعل المضارع (أصد)، والمصدر الثلاثي (الصد) وكلاهما في صدر أحد أبيات ميميته المشار إليها، مما يدل على أن هولاء الشعراء لم يتبعوا مسلكاً فنياً واحداً بعينه، وإنما نوعوا في اختياراتهم

الكلمات والجمل المرتدة/ المجانسة تنوعاً شمل (الاسمية) و (الفعلية) و (الإفراد) و (الجمع) و (الكثرة) و (القلة)، و (النكرة) و (المعرفة)، من جهة، كما شمل صدور الأبيات، وأعجازها، وأعاريضها وأضربها، وحشوها، من جهة أخرى. مما يدل على عدم اتباعه -هو وسابقيه/ سمنون وأبي حية - مسلكاً فنياً واحداً بعينه.

وتزداد ثقتنا بصحة هذه الملاحظة النقدية – التي لم ينفردوا بها عن ركب معاصريهم، وسابقيهم، من شعراء الجاهلية والإسلام – بمطالعة بعض النصوص الأخرى، مما جري على ألسنة هولاء الموسوسين، أو المنسوبين للوسوسة، مشهوريهم، ومغموريهم، وفي مقدمتهم سعدون، الذي نراه يشغف بتكرار حرف النداء (يا)، سابقاً للمنادي، خمس مرات، تقع أربع منها في أوائل كل بيت من أبياته البائية الأربعة التالية، وتقع الخامسة في مستهل عجز بيتها الأول، إضافة إلى ردة كلمة (كلام) المنصوبة، وهي أولى كلمات عجز بيتها الثاني، على (كلم) الفعل الماضي، الواقع ضمن مفردات صدره، ورد (انتحاباً) المصدر المنصوب، الواقع ختاماً لكلمات مفردات صدره، ورد (وفاعله) الخماسي، (ينتحب)، إحدى مفردات حشو عجزه.. بقوله (وفاعله) الخماسي، (ينتحب)، إحدى مفردات

### يا من كلما نودي أجابا ومن بجلاله ينشي السحابا

ديوان المصابين، 180.

ويامن كلم الصديق موسي كلاماً ثم ألهمه الصوابا ويامن رديوسف بعدضر على من كان ينتحب انتحابا ويامن خص أحمد باصطفاء

#### وأعطاه الرسالة والكتابا

أما برذعة الموسوس فقد رد كلمة (الدلاك) / جمع التكسير، وهي إحدى كلمات حشو صدر بيته الثاني على (التدليك) / المصدر الرباعي، وهي إحدى كلمات حشو عجز بيته الأول، و (دالك) / اسم الفاعل الثلاثي، وهي آخر كلمات صدره، قائلاً(۱):

أأنكرت ما عاينت من كف دالك
وهل ينكر التدليك من قول مالك؟
لقد أمن الدلاك من أن تنالهم
حدود الزنا في واضحات المسالك

(1) ديوان المصابين، 211.. وبقية الأبيات هي:

وامكن من رقاب المال قوماً وملكهم به نفعاً وضرا إذا رفعت بنو الأنساب صوتاً أعادوا الجهر بالأنساب سرا فأصبح كل ذى شرف ركوباً لأعناق الدجى بحراً وبرا يهتك جيب درع الليل ورا يراقب للفتى وجهاً ضحوكاً ووجهاً للمنية مكفهرا ليكسب من أقاصى الأفق كسبا يحل به المحل المشمخرا

ورد أبو دانق البغدادي الفعل الماضي (سلم)، وهو الكائن ثاني كلمات حشو عجز بيت شعري على نظيره نفسه (سلم) الواقع ثاني كلمة من كلمات حشو صدره، بقوله(١):

# فـلا سـلمت مــن حـذري وخوفي متــي سـلمت صفاتك من لسـاني

ورد أبو بكر الموسوس كلمة (الخط) المفردات المعرفة بأل، الواقعة أولي كلمات صدر بيته الثاني، على (خطه) المفردة المعرفة بالإضافة إلى الضمير، والواقعة آخر كلمات صدر بيته الأول، كما رد كلمة (سمطه) المرفوعة المضافة المفردة الواقعة آخر كلمات صدر بيته الثالث على (سمطه) المجرورة المضافة المفردة الواقعة آخر كلمات بيته السابق، وفعل نحو ذلك، أو قريباً المضافة المفردة الواقعة آخر كلمات بيته السابق، وفعل نحو ذلك، أو قريباً منه في رده (رداءة) على نظيرتها في البيت الأول، و(أبان)، على كل من (إبانة)، و(بيان) في البيتين الآخرين. قائلاً (2):

اعــذر أخـاك عـلى رداءة خطــه
واغفـر رداءتـه لجـودة ضبطـه
فالخــط ليس يراد من تحسـينـه
وبيانـه إلا إبانــة سـمطـه
فـإذا أبان عــن المعاني سـمطـه
كانـت ملاحتـه زيـادة شــرطـه

ديوان المصابين، 133.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 8.

وسايره بكار المجنون، في شأنه هذا، ونحوه، برده كلمة (البلاد) جمع التكسير المعرفة، إحدى كلمات حشو صدر بيته الثاني، على (بلدة) المفردة النكرة، الواقعة عروض بيته الأول، من جهة، ورده (أحبائي) جمع التكسير ثانية كلمات حشو عجز بيته الثاني على مثيلتها – تقريباً: (أحباي) أولي كلمات عجز بيته الأول، بقوله(1):

كفى حزناً أنى مقيم ببلدة أحباي عنها نازحون بعيد أقلب طرفي في البلاد ولا أرى وجده أحبائى الذين أريد

أما صباح الموسوس فقدرد المصدر الثلاثي (سوء) وهو الواقع ثاني كلمات حشو العجز، في الفعل الماضي الرباعي وفعله (أسأت)، وهما اللذان - يحتلان الصدارة من كلمات صدر قوله(2):

# أسات إذ أحسنت ظني بهم والحزم سوء الظن بالناس

ورد بهلول كلاً من كلمة (القضاء) المصدر الثلاني، الذي يحتل آخر موضع من مفردات بيته الأول من نتفته الهمزية، على (قاضي) اسم الفاعل الثلاثي، الواقع في مستهل كلمات حشو عجزه، من جهة، و(الأرض) المفردة المؤنشة الواقعة، ثانية كلمات حشو عجز بيته الثاني على مثيلتها

ديوان المصابين، 119.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 15.

في عجز بيته السابق، من جهة ثانية، وكرر كلمة (ويل) ثلاث مرات في صدره، وكلمة (أهل) مرتين، قائلاً(1):

إذا خان الأمير وكاتباه وقاضي الأرض داهن في القضاء فويل ثم ويل فويل ثم ويل الأرض من رب السماء!!

وبلغ خالد الكاتب إلى أقصي مدي، في هذا الجانب الإيقاعي، بعزفه على وتر التكرار، تكرار الكلمات، والجمل، بصورة مؤثرة فعالة تعتمد على رد الفعل المضارع (يدرك) من صدر البيت الثالث على ماضيه (أدرك) من صدر سابقه، من جهة، وتكراره أسلوب التمني (ليته..) أربع مرات، تقع إحداها في عجز بيته الأول، وتقع الأخريات في أوائل أبياته الثلاثة الأخرى، من جهة أخرى بقوله(2):

أما فودي فله فليته علله أو ليته أدرك بال إحسان ما أمله أو ليته يصدرك من أو ليته يصدرك من قلبي ما حل له

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 12.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 200.

# أو ليته كافأني بالسود إذ يقتله

واتجه اتجاهاً آخر، في مسلكه الفني هذا، بتكرار كلمة (الرقيب) ثلاث مرات، اثنتان منها مجتمعتان، والأخرى منفردة جنباً إلى جنب تكرار (الحبيب)، قائلاً(۱):

كيف خانت عين الرقيب الرقيبا أخطأتني لمارأيت الحبيبا رحمتني فساعدتني فقبل

ت بعيني مع الحبيب الرقيب

وجمع بين كلمة (الأنين) وتربها متتاليين، بقوله:

منعته من طاعة العاذلينا

#### زفرة تتبع الأنين الأنينا

.. ويشعر قارئ هذا النصوص الشعرية وسابقاتها، وغيرها (2) مدى براعة أصحابها في تشكيل صورهم السمعية المعتمدة على كل من المجانسة / التكرار، تكرار الحروف، والمقاطع والكلمات، والجمل، في كل أنحاء نصوصهم الشعرية: صدوراً، وأعجازاً، وأعاريض، وأضرباً، وحشواً، وحرصهم على تعويض ما ألمحنا له من اقتصارهم الاختياري، أو الاضطراري على إنشاد الأبيات اليتيمة، والنتف، والمقطوعات، والقصائد

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 18.

<sup>(2)</sup> شعراه منسيون، 168.

القصيرة ببثها، أوتاراً شجية من أوتار كلفهم المقصود، وغير المقصود بالإيقاع الموسيقي..

وتتأكد صحة هذا الشعور بمطالعتنا نصوصاً أخرى حرص منشدوها - بكثرة - على العزف المتناغم على أو تار الصيغ والبني الصرفية ذات الدلالات المعنوية، والإيقاعات الموسيقية الترنمية المتنوعة الدلالة على جانب خفي، أو ظاهر ملموس، مما يبدو أنهم كانو ايقعون تحت تأثيره، إبان إنشادهم الشعري.. ومن هذه النصوص ما أنشده ماني، معتمداً في بناء معجمه اللغوي على بعض المستقات، كأسماء الفاعلين والمفعولين، وصيغ المبالغة، بأوزانها المتواترة المعروفة، جنباً إلى جنب الجمل الفعلية، والاسمية المتتابعة، والمصادر الكثيرة، بأوزان وشيات بعينها؛ مما يترك في آذان المتلقين آثاره الإيقاعية المنشودة من خلال تكرار القراءة، والاستماع، والتواصل المتبادل بين الشاعر، وجمهوره، ومعضداً ذلك، ونحوه، بالعزف المقصود، وغير المقصود على أو تار التكرار المفرد، أو المضاعف، بشياتها المتعددة، قائلاً(۱):

(1) ينظر مثلاً قول بهلول: اضمر أن أضمر حبى له رق فلو مرت به ذرة

وقول سعدون:

يا من بنى القصر في الدنيا وشيده لو كنت تغنى بذخر أنت ذاخره والموت مصطبح منكم ومغتبق واذكر ثموداً وعاداً: أين انفسهم وقول مصعب:

يا أيها المرد قد نصحت لكم إذا سطا أمرد وتاة على عقوبة الأمرد الذي كثرت (ديوان المصابين، 57، 150، 316).

فیشتکی إضمار إضماری لخضیته بدم جاری

أسست قصرك حيث السيل والغرق أسسته حيث لا سوس ولا خرق فاحتل لنفسك قبل الورديا حمق فلويقي أحد من بعدهم لبقوا

> خافوا من الله فضل نعمته عاشقه كان غب سطوته ذنوبه في خروج لحيته

ومترف عقد النعيم لسانه فكلامه وحي بإيماء وكأنما نهكت قوي أجفانه بالسراح أو شيبت بإغفاء بالسراح أو شيبت بإغفاء لو صافح الماء القراح بكفه لجرت أنامله كجري الماء يرفو إلى (نعم) بنية مسعف ولسانه رنق على (لا.لاء) ماء النعيم بخده متقطر والصدغ منه كعطفة الراء

فقد زاوج في هذه الهمزية بين إيقاعات الوزن والقافية، وبين كل من صوغ بعض أدوات معجمه الشعري على وزن المفعل: (المفعول) في قوله: (ومترف)، و (مفعل): (الفاعل) في كل من (مسعف، ومتقطر)، و (فعيل): (المبالغة) في (النعيم) –مرتين – إضافة إلى المصادر، التي جاءت رباعية على وزن (إفعال) في كل من (إيماء، وإغفاء)، أو ثلاثية، على وزن: (فعلة)، في كل من: (نية)، و (عطفة)، أو (فعل) في (جرى)، ناهيك عن تواتر الجمل الفعلية بدلالاتها الحركية الصاخبة، في كل من (عقد النعيم لسانه) و (نهكت قوي أجفانه)، و (شيبت أجفانه بإغفاء)، و (صافح الماء)، و (جرت أنامله)، و (يرفو..) في الوقت الذي قلت فيه جمله الاسمية، التي نطالعها في كل من قوله: (كلامه الوقت الذي قلت فيه جمله الاسمية، التي نطالعها في كل من قوله: (كلامه وحى)، و (لسانه رنق)، و (ماء النعيم متقطع)، و (الصدغ كعطفة الراء)..

ومثل هذا النصى - في ثرائه اللفظي، وتناغمه الموسيقي - ما نلحظه . عطالعتنا قوله:

# دعا طرف طرفي فأقبل مسرعاً وأثر في خديه فاقتص من قلبي شكوت إليه ما لقيت من الهوى فقال: (على رسل) فمت فما ذنبي؟

فقد كرر الشاعر كلمة (طرف) في صدر بيته الأول، جانحاً إلى استعمال الجمل الفعلية، ذات الأفعال الماضية، في كل من: (دعا طرفه طرفي..)، (وأثر، فاقتص، وشكوت، ولقيت، فقال، فمت).. إلى جانب دأبه على (تضعيف) نطقه بعض كلماته، أو جمله، من خلال التشديد الواضح في كل من (أثر، وخديه، واقتص، ومت..) ناهيك عن العطف بالفاء، أكثر من أربع مرات، (فأقبل، فاقتص، فقال، فمت، فما ذنبي..)، وبناء بعض كلماته على وزن اسم الفاعل: (مسعد)، واستعمال بعض الأساليب كالعطف، والاستفهام، والإكثار من أحرف المد/ العلة، في كل من (دعا، طرفه، وطرفي، وفي، وخديه، وقلبي، وشكوت، وإليه، وما لقيت، والهوى، وقال، وعلى، وما ذنبي...) وغيرها..

ويزداد إحساسا بوقع الكلمات المبنية على أوزان أسماء الفاعلين، والمفعولين، وصيغ المبالغة وغيرها من المصادر، جنباً إلى جنب عزفه على أو تار حروف المد الطويلة/ العلة، والتشديد، ونحوه من الوسائل التشكيلية، عطالعتنا أبياته اللامية التي وصف به نفسه، ومدح محمد بن

عبدالله الطاهري، بقوله:

مدمن التخفيف موصول

ومطيل اللبث مملول

ليس لي إلف فيعطفني

فارقت نفسي الأباطيل

أنا موصول بنعمة من

حبله بالمجد موصول

أنا مشمول بمنة من

منه في الخلق مبذول

أنا مغبوط بنعمة من

طبعه بالخير مأمول

ملك قل النظير له

زانه الغر البهاليل

طاهري في مركبه

عرفه في الناس مبذول

دممنيشقىبصارمه

مع هبوب الريح مطلول

يا أبا العباس صن أدباً

حده بالنهر مفلول

فغير خفي ما نراه في أطراف هذه اللوحة الشعرية من حرص الشاعر على تشكيل بعض عناصرها الإيقاعية على وحدتي الوزن والقافية، وتآزرهما؟ جنباً إلى جنب صوغ أدوات معجمه اللغوي، صياغة تأتلف ائتلافاً مع موقفه الشعري، الذي ينحو نحو (الذاتية/ الغيرية)، في وصفه جانباً من جوانب نفسه، وقد شارف على الوقوف ضارعاً، معجباً بممدوحه، الذي ورث معالم النجابة، والسؤدد، والفضل، كابراً عن كابر، مجسداً أحاسيسه بالتضاول، والانتفاخ، في الوقت نفسه أمام ممدوحه الذي كثر خيره، وتعالى محده؛ عما دفعه إلى الإكثار من صيغ أسماء الفاعلين بدلالاتها الإيجابية، وإيحاءاتها الحركية المتعددة، والسيما في كل من: (مدمن، ومطيل، وطاهر، وصارم..)، مع مثيلاتها من (أسماء المفعولين)، التي تعكس بدلالاتها ما استجاشته أسماء المفعولين في نفوسنا، وخاصة في كل من (موصول وعملول، ومشمول، ومبذول، ومغبوط، ومأمول، ومركب، ومطلول، ومفلول..) إضافة إلى صيغة المبالغة (النظير)، والمصادر المختلفة الأوزان والشيات، وفي مقدمتها (التخفيف) و(اللبث) و(النعمة)، و(المجد)، و(الخلق)، و(الخير)، و(هبوب)، وغيرها من الصيغ، التي تكتظ بأحرف المد، وترتبط بغيرها بالعطف، وغيره من التوابع، إضافة إلى المزاوجة بين الجمل الاسمية، ومثيلاتها الفعلية، مخاطبة في المتلقى مخيلته التي تواكب كل ذلك، وتتواصل مع طاقاته المتناغمة، بشتى مكوناته، وعناصره الظاهرة الملموسة، وشبه الظاهرة، التي تتواءم مع غيرها، في كل، لا يتجزأ، في إطار من تكامل تجربته، وتكامل عملية استقبالها. ومثل هذه النصوص في بنائها الإيقاعي ما نلحظه بمطالعتنا قول جعيفر ان(١): 

الكن لا يفصح حرفين في

صدق ولحان باعراب

فهو يميل إلى صيغ (أفعل)، و(فعل)، و(فعال)، و(إفعال) ناجحاً في التعريض بخصمه، الذي يعيش حسب رؤيته - باز دو اجية مفرطة ممقوتة، عاجزاً عن عمل الخير منجرفاً، بشراهة، نحو الشرور والآثام..

كما أنشد دالية، وصف بها جانباً من مواقفه الإنسانية والفنية، محباً، يشعر بضآلة شأنه أمام تثاقل محبوبته، وعدم رثائها له؛ مما جعله يحس بمزيد من الجهد، وحرارة الشوق، يؤرقه حنينه، ويسقمه وجده، عازفاً على وتر صيغة اسم المفعول (مجهود، وممهود، ومصفود، وموجود..)، جنباً إلى جنب ما يجذب انتباهنا من شغفه بالتشديد ونحوه، تضعيفاً لبعض حروف كلمات أبياته، إلحاحاً على توفير طابع إيقاعي منشود، وخاصة في كل من (غرد، والديك، ودجنته، وحثثت، والسير، وكل، ولذ، والدجي، والنفس، والليل، ومدرع، والسود، وترقى، وزودته..) قائلاً:

ماغرد الديك ليك في دجنته إلا حثثت إليك السير مجهودا ولا هدت كل عين لذ راقدها بنومة في لذيذ العيش ممهودا

<sup>(1)</sup> شعر محمد، 128، 133-، 159، 161، 163، 165- 187.

إلا امتطيت الدجى شوقاً إليك ولو أصبحت في حلق الأقيال مصفودا أسعى مخاطرة بالنفس يا أملي والدرع مدرع أثوابه السودا فلم ترقي ولم ترثي لمكتئب زودته حركات القلب تزويدا هيهات لا غدر في جن ولا بشر من الخلائق إلا فيك موجودا

وفي أبيات داليته الأخرى، التي مدح بها أبا دلف العجلي، ندرك مدى دأبه على الجمع بين أكثر من صيغة صرفية، ذات وقع موسيقي، يتناغم مع طاقات كل من الوزن، والقافية والتصريع، والتكرار، ورد الأعجاز على الصدور، والتكرار المتعدد المواقع، والهيئات، تناغماً، تتجلي فيه قدر ته على تشكيل لوحته الشعرية، التي يحاول بها التواصل مع مستمعيه، من خلال تكراره كلاً من صيغ التفضيل (أفعل)، في كل من (أكرم، وأفجع، وأشبه)، وصيغ أسماء المفعول: (مفعول، ومفعل) في كل من: (موجود) و(مفقود) و(معمود)، و(معبود)، و(معدود)، (ومكرم)، جنباً إلى جنب صيغة اسم الفاعل (فاعل)، التي يجسدها لفظا: (واحد، وقاسم)، وصيغتي (فعلي) في كلمة (نعمي)، و(فعلة) في كلمة (غبطة)، إضافة إلى العزف على أو تار بعض الحروف التي نلحظ مجيئها في كل بيت، على حدة، بصورة إيقاعية مؤثرة، وفي مقدمتها (الميسم) في البيت الأول، و(الحاء) في البيت الثاني،

و(القاف) في البيت الثالث، و(العين) في البيتين الرابع والخامس، بقوله: يا أكرم الأمة موجودا وأفجع الأمة مفقودا لماساك الناسعن واحد أصبح في العالم محمودا قالو جميعاً: إنه قاسم أشبه آباءً له صيدا

.. وأمثال هذه الدالية، وسابقاتها، في الاستفادة من هذه الطاقات الإيقاعية، كثيرة فيما نطالعه بقراءتنا أشعار أبي حية(١)، وخالد الكاتب(١)،

(2) ينظر مثلاً: شعر أبي حية، النصوص: (3، 42، 53) وبصفة خاصة قوله:

منى مغلغلة إلى القعقاع

فلأبعثن مع الرياح قصيدة ترد المناهل لا تزال غريبة

في القوم بين عمتم وسماع

وقوله:

وخنساء مخماص الوشاحين مشيها إلى الروح أفنان خطا المتجشم

جديرون يوم الروع أن يخضبوا القنا وأن يتركوا الكبش المدجج ثاويا

ضربناهم ضرب الحساما غرائب..

<sup>(1)</sup> شعر جعفر، ضمن كتاب (إلى روح الأستاذ الدكتور مصطفى مندور)، 351-353، وينظر شعره (ط. دار التيسير/ ص .(102,100,93

وسمنون(1)، وسعدون(2)، وعبدالله ابن أبي الشيص(3)، ومصعب الكاتب(4).. وغيرهم..

ومع تعدد هذه الرواف الإيقاعية المتنوعة، فيما أسلفنا الإشارة إليه من أشعارهم -يزداد إحساسنا بوقع الجمل الفعلية، وكثرة حركاتها المتدفقة بانسيابية جياشة بإنشادنا أبيات سمنون:

(1) ينظر شعراه منسيون، ص 109، 114، 130، 137، 152، 156، 197، 178، 188، وغيرها.. ويصفه خاصه قوله:

أعان طرفي على حسمي وأحشاني لا علم لي أن يعضى بعض أدوائي وكتت غرأبما يجنى على بدني

يا وحيد الجمال عند القلوب وبديع المثال معتدل القد وقوله:

> شوق تجدد في فواده ومدامع تحرى دمأ

وقوله:

يفترة أجفانك الفاتره وحسن سوالفك المشرقا خف الله في دنف هاتم

.. وغيره..

(2) ينظر قوله:

لئن أمسيت في ثوبي عديم فلا يحزنك أن أبصرت حالاً قلی نفس ستذهب او سترقی (ديوان المصابين، 191).

(3) ينظر قوله:

زعم الناس أنني بحنون علق القلب بالبكافي الدياجي

(ديوان المصابين، 160).

(4) ينظر قوله:

مات بديع الشعر والظرف پاجدتا حل این أوس به إن لم يكن جادك مزن فقد (ديوان المسابين، 220)

بنظرة وقفت جسمي على داني

وحقيقا بالمنظر المحبوب د مليناً بكل حسن وطيب

> وهوى عكن من قياده من حربهن على رقاده

ولحظة مقلتك الساحره ت و وجنتك الناضرة على قليه دارت الدائره

لقد بليا على حركريم مغيرة عن الحال القديم لعمرك بي في أمر جسيم

كيف أسلو ولى فواد مصون وهو بالله مغرم محزون؟ ا

والأدب الموصوف والوصف واغتاله من زمن صرف جادتك منا أعين مذف وكان فؤادي خالياً قبل حبكم
وكان بذكر الخلق يلهو ويمرح
فلما دعا قلبي هلوك أجابه
فلست أراه عن فنائك يبرح
رميت ببين منك إن كنت كاذباً
وإن كن شيء في الدنيا بغيرك أفرح
وإن كان شيء في البلاد بأسرها
إذا غبت عن عيني بعيني يملح
فإن شئت واصلني وإن شئت لا تصل
فلست أرى قلبي لغيرك يصلح

فقارئ هذه الأبيات تستثيره تكراريات الجمل الفعلية المتواترة أكثر من (24) مرة، منها (5) مرات تعتمد على فعل واحد بعينه، وهو (كان)، و (6) مرات تعتمد على أساس تكرار الأفعال (شاء) و (وصل)، و (ليس)، بعد إسنادها إلى الضمائر، التي تتكرر، بدورها، بصورة حاشدة..

ومثل هذه الاستثارة ما نعايشه بمطالعتنا أبيات خالد، التي وصف بها جانباً من رحلة الظعن، وما تتطلبه من حركات متوالية(1):

زمـوا المطي غداة البين وارتحلوا

وخلفوني على الأطلال أبكيها

أتهجرون فتئ أغري بكم تيها

حقاً لدعوة صب أن تجيبوها

أهدي إليكم على ناي تحيته

حيوا بأحسن منها أو فردوها

شيعتهم فاسترابوا بي فقلت لهم:

إنى بعثت مع الأجمال أحدوها

قالوا: فما نفس يعلو كذا صعداً

وما لعينك لا ترقى ماقيها؟!

قلت: التنفيس للإدلاج نحوكم

وماء عيني جار من قذى فيها

وقوله، في موقف شعري آخر:

يا رحمتا للعاشقينا

ما إن أرى لهم معينا

كم يهجرون ويعذلون

ويجزعون فينحلونا

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 177.

وتراهم مما بهم بین البریة خاشعینا ویتحملون ویظهرون تجلداً للشامتینا

وقول أبي حية (١):

وقد جعلت إذا ما قمت يوجعني ظهري فقمت قيام الشارب السكر وكنت أمشي على رجلين معتدلاً فصرت أمشي على أخرى من الشجر

.. ونلاحظ، في قرائتنا هذه النصوص السابقة، إلى جانب ما تذخر به من طاقات إيقاعية أشرنا إلى معالمها، انتهاء بعض كلماتها – أعاريض وأضرباً وحشواً – بالتنوين، وانتهاء بعضها الآخر بحروف علة.. مما يدفع منشدها إلى التوقف عند إنشاده إياها، والترنم بها، بتؤدة، واطمئنان، يسمحان له، وللمستمع تقسيم فقرات البيت/ الأبيات، تقسيماً حسناً، يعضد إحساسه بإيقاعاته، وخاصة إذا عاودنا النظر في كل من أبيات سمنون، التي نعيد كتابتها، هنا، حسب مراحل التلفظ بكلماتها هكذا:

<sup>(1)</sup> شعراء منسيون، 191. وينظر أيضاً القطعتان: (140، 166)، ص 172، 184.

وكان فؤادي خالياً قبلحبكم وكان بذكر الهوى يلهو ويمرحو فلما دعا قلبي هواك أجابه فلست أراهوو عن فنائك يبرحو رمیت ببین منك إن كنت كاذباً وإن كنت في الدنيا بغيرك أفرحو وإن كان شيء في البلاد بأسرها إذا غبت عن عيني بعيني يملحو..

.. ومثل هذه الكتابة الشعرية، المعتمدة على حسن تقسيم بعض فقرات أبيات خالد:

زموا المطى غداة البين وارتحلوا

وخلفوني

على الأطلال أبكيها

أهدي إليكم

على نأي

تحيته

حيوا

بأحسن منها

أو

فردوها

شيعتهم

فاسترابوا بي

فقلت لهم

إني بعثت مع الأجمال أحدوها..

قالوا

فما نفس

يعلو

كذا

صعداً

ومالعينك لاترقى

مآقيها..

وقول أبي حية:

وقد جعلت إذا

ما قمت يوجعني

ظهري

فقمت قيام الشارب السكري

وكنت أمشي

على رجلين معتدلاً

فصرت أمشى

على أخرى

من الشجري

.. ومثل هذه الأبيات، في حسن تقسيمها ما نطالعه عند قراءتنا قول بهلول(1):

(1) شعر أبي حية، النص رقم (22) .. وينظر أيضاً قول مصعب:

أتتك وسوف تسعد إن فعلتا وكن من أكثر الثقلين سمتا وغت الناس بالأوتار غتا ولا تدع البكاء إذا وعظتا يقال: أخو أبيه وقد ظفرتا

نصيحة من حوى أذناً وطرفا عليك إذا لقيت بحسن بشر ولا تخل الأصابع من عقود وعظهم وانههم من منكرات وراخ الذي تهواه كيما .. (ديوان المصابين، 318). أولئك خدام/ كرام/ وسادة ونحن عبيد السو/ ءبئس عبيد ترى الناس إلاهم/سكارى/وماهم سكارى/ ولكن العذاب شديد ولا فزع يحزنهم/ بل بقريه لهم فرح/ يحل هنا/ك وعيد وقول سعدون(۱):

ولا خير في شكوى/ إلى غير مشتكي ولا بد من شكوى/ إذا لم يكن صبر وقول ابن أبي الشيص<sup>(2)</sup>:

إذا عاهدوا/ فالنكث نحت عهودهم وإن وصلوا / خلوا / فوصلهم هجر وقول خالد(3):

كبده شفها غليل التصابي بين عتب/ وسخطة/ وعناب كل يوم/ تدمي بجرح من الشو ق ونوع/ مجدد/ من عناب

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 26.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 145.

<sup>(3)</sup> ديوان المصابين، 209.

وقوله:

وتـركـتنـي/ متحيراً مـتـلـدداً/ ذلـفـاً/ لمابي

وقوله:

يا من أعوذ بوصله/ من صده/ وبعطفه/ من قربه/ في بعده بكمال صورته/ وزهرة وجهه/ وضياء وجنته/ وحمرة خده

وقوله:

يا طول زفرته/ من طول حسرته وما أعدله/ في يومه/ وغده يا من رأي أسفاً/ مستبعداً / دنفاً

كانت منيته/ في عينه/ ويده

.. وغيره.. مما يطول القول فيه؛ تأكيداً لبراعة قائليه في مواكبة اتجاهات معاصريهم، وسابقيهم؛ استفادة من حسن التقسيم، وغيره من الطاقات الإيقاعية الأخرى التي أسلفنا الإشارة إليها في الصفحات السابقة، مدركين أن إصابتهم بالعلة، أو نسبتهم لها لم تؤثر في هذا الجانب الحيوي من مكونات تجاربهم الشعرية، بأي تأثير سلبي ينضاف إلى الأو تار السابقة التي لمسنا بعض مظاهرها في وقوفنا على جوانب من مضامين شعرهم، وبنائه الفني.

وحتى تتسنى لنا معرفة ما إذا كان هذا الأمر نفسه، أو شبهه قد تحقق لهم في بنائهم لمعجمهم اللغوي، وتشكيلهم لصورهم الشعرية.. فإننا ننتقل إلى بحث هذا الجانب الفني من خصائص شعرهم، مخصصين له الصفحات التالية..

#### 3 \_ لغة الشعر وصوره

ارتبط بناء لغة الشعر، وصوره الفنية في أشعار الموسوسين. كما خصصوا له الجانب الأكبر من مضامين شعرهم، وهو التعبير عن مدى قلقهم، وتبرمهم، ومعاناتهم مما أصيبوا به، أو نسبوا إليه من وسوسة، وجنون، وما واكبها مسن أعراض، ومواقف، وحالات شعورية، وفكرية، وفنية.. من جهة. وببعض المهن التي زاولها بعضهم، وفي مقدمتها الكتابة/ الخطاطة، من جهة ثانية، وتأثره باتجاه بعضهم إلى التصوف، والتزهيد، من جهة ثالثة، إضافة إلى مواكبتهم روح عصرهم، كمكوناته الثقافية، واتجاهاته الفكرية التي عايشوها.. من جهة أخرى..

ويدرك قارئ أشعار هؤلاء الشعراء مدى التداخل، الذي أحدثه أصحابه بين روافد هذا المعجم الشعري المتعددة، من جهة، ومدى التواصل والتماس الفنيين اللذين عقدوهما في أطر تجاربهم الفنية المرتبطة بتباين مواقفهم الإنسانية، والفنية، من جهة أخرى..

ويحتل المعجم اللغوي المرتبط بالوسوسة، والجنون مكان الصدارة موازنة بغيره من معاجمهم التي شكلوا بها جانباً من تجاربهم الشعرية، لاهجين بمفردات تشي بالعلة، والمرض، وما يتصل بهما.. وفي مستهلها (الوسواس) وهمي الكلمة التي تكرر مجيئها على لساني جعيفران وماني بمواقف متباينة، إثباتاً ونفياً، وتشكياً، وتغزلاً، وهجاء، مما يتضح في قول جعيفران(١):

رأيـــت الــنــاس يرمو نــي أحـيـانــاً بــوســواس

وقوله:

رأيت الناس يرموني بوسيواس وإلمسام

وقوله:

طاف به طيف مان السوسواس

وقوله:

وما بي اليوم من جن ولا وســواس بلبال

وقول ماني (2):

سلي عائداتي: كيف أبصرن كربتي فإن قلت: قد حابينني فاسأ في الناسا فإن لم يقولوا: مات, أو هو ميت فزيدي-إذن-قلبي جنوناً ووسواسا

<sup>(1)</sup> شعراه منسيون، 112، 129، 131. وتنظر أيضاً النصوص ذوات الأرقسام: (5، 28، 35، 58، 130، 130، 136، 136، 136، 139

<sup>(2)</sup> شعر جعفر، 104، 106، 113، 119.

وتلي هذه الكلمة/ الوسواس من حيث الأهمية، في هذا المعجم الشعري كلمة (الجنون)، وما يشتق منها، أو يتصل بها، مما ورد على لسان جعيفران بقوله الأخير، وما جاء على لسان ماني، إضافة إلى قول سمنون(١):

> زعم الناس أنني مجنون كيف أسلو ولي فؤاد مصون؟

> > وقول مصعب(2):

فقال لي: أنت مجنون فقلت له:

لا تكثرن على القال والقيلا

مواكبة لقول جعيفران(٥):

رأيت الناس يدعوني

بمجنون على عمد

وقوله:

قالوا على كذباً وبطلا إني مجنون فقدت العقلا

وقوله:

زعـمـوا أنـي مجنو ن أرى الـعـري جميلا

<sup>(1)</sup> شعر عمد، 175.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 160.

<sup>(3)</sup> ديوان المصابين، 328.

ويتصل بهاتين المفردتين ما أشار إليه هذا الشاعر، في قوله المتقدم من (إلمام)، إضافة إلى (العدوى) التي ألمح إليها بقوله يخاطب أبا دلف، مادحاً(۱):

يا معدى الجود على الأموال

أما خالد الكاتب فقد نوه بهذه (العدوى)، ونحوها في إطار تجربته الغزلية، واصفاً جانباً من ذاته، قائلاً:

#### طویل الضنی یستلذ السقام لأنك یا طرف أعدیته

وقوله:

# وانظر إليَّ بعين أسقمت بدني فجوهر اللحظ من عينيك أعداني

ومن (العدوى) إلى (العلة) التي جاء استعمالها موزعاً على المصدر الثلاثي، وصيغة المبالغة (فعيل)، والفعل المضارع، كما نلحظ في قول عبدالله بن أبي الشيص(3):

تعتل من غير عله بالحسن أضحت مدله

<sup>(1)</sup> شعر جعفر، 98، 113، 116، 118.

<sup>(2)</sup> شعر جعفر، 114.

<sup>(3)</sup> شعراه منسيون، 117، 183.

وقول سمنون(١):

تركت الفؤاد عليلاً يعاد وشردت نومي فمالي رقاد

وقول خالد(2):

بجسمي لا بجسمك يا عليل ويكفيني من الألم القليل وقوله الذي يشير إلى (المرض) و(المريض)(3):

ماعلىالغضبان لو كانرضي ورثى له من تمادي مرضـي

وقوله:

ومريض طرف ليس يصرف طرفه نصوب في المحتفد نصو المرئ إلا رماه بحتفد المحتفد المح

وما جرحت بطرف العين وجنته إلا ومن كبدي يقتص محجره

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 222.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 179.

<sup>(3)</sup> شعراه منسيون، 165.

<sup>(4)</sup> شغراه منسيون، 151، 157.

وخالد الكاتب بقوله(١):

لقد تعاتبنا بأبصارنا فيما جناه الخلف من عمده حتى تجارحنا بتكرارنا الـ لحظ في قلبي وفي خده

وقوله:

# ومر بفكري خاطراً فجرحته ولم أر خلقاً قط يجرهه الفكر

ويتصل بهذه الكلمات ما يعرف بالعيادة، وهي التي جاءت الإشارة إليها فيما أوردنا من قولي ماني وسمنون على صيغتي (الفعل المبني للمجهول/ يعاد)، و(اسم الفاعل/ عائدات)..

أما كلمة (الشفاء) فقد وردت على لسان خالد بقوله(2):

جد في بالشفاء يا مبتليه

هل نرى السقيم قد تبين فيه؟!

.. وواكب هذه الإشارة وسابقاتها تنويههم بالآفات كما نلحظ في قول خالد(3):

وأضحى جديد الهم والشوق بالياً ولا أحسب الآفات إلا من الهجر

<sup>(1)</sup> شعر محمد، 170.

<sup>(2)</sup> شعراه منسيون، 129، 133.

<sup>(3)</sup> شعراه منسيون، 190.

وتنويههم با(لداء، والأدواء)، وهما الكلمتان اللتان جري الحديث بهما على لسانه بقوله(١):

أعان طرفي على جسمي وأحشائي بنظرة وقفت جسمي على دائي وكنت غراً بما يجني على بدني لا علم لي أن بعضي بعض أدوائي

وقول جعيفران(2):

يا أكلة ذهبت أبقت حرارتها داءً بقلبك ما صمنا وصلينا ومثله إشارتهم للدواء، في قول خالد(3):

رب مالي وللهوى؟

ما لهوى دوا وإشارتهم للغربة، التي وصف بها جعيفران نفسه قائلاً (٩):

طاف به طیف من الوسواس

فهو غريب بين هذي الناس ويتضمن هذا النص - أيضاً - إشارته إلى (الأنس) وعدمه، مضيفاً إليه قوله: فما يرى يأنس بالأناس

<sup>(1)</sup> شعراه منسيون، 144.

<sup>(2)</sup> شعراه منسيون، 109.

<sup>(3)</sup> شعر جعفر، 125.

<sup>(4)</sup> شعرا، منسيون، 187.

ويجمع خالد، في استعماله هذه المفردة، بين الجملة الفعلية، بفعلها المضارع، وبين المصدر الثلاثي، قائلاً (١)

وتأنس بالشوق أنس المح

ب علماً بأنك أهديته

ثم نراه يصوغ منها اسم الفاعل، مرة، ويشير إلى اسم الجنس مرة ثانية، ويذكر نقيضها/ المستوحش، مرة أخرى بقوله(2):

ومستوحش آنس بالبكاء

على قلبه وعلى إنسه

ومنها إلى (التهيام)، التي تردعلي لسان جعيفران، بقوله(٥):

وماكنت أخاموق

قديماً قبل تهيامي

وواكب ذلك إشارته إلى (القلق)، في قوله(١٠):

نم لا أرقت فإن الهم أقلقه

فبات يسهد ليلا أنت راقده

وإشارته للحزن، بصيغة (اسم المفعول/ المحزون)، قائلاً(٥):

وهل يقرر المحزون إلا على الرضى

<sup>(1)</sup> شعر جعفر، 106.

<sup>(2)</sup> شعراه منسيون، 117.

<sup>(3)</sup> شعرا، منسيون، 148.

<sup>(4)</sup> شعر جعفر، 119.

<sup>(5)</sup> شعراه منسيون، 121.

أما جعيفران فقد أتي بها جملة فعلية، بقوله<sup>(۱)</sup>:

كيف لا أحرزن إذ لا

وجدت في الناس خليلا؟!

وفي موضع آخر من شعره نراه يعرج على (التصفيد) وحلقاته المريرة، قائلاً(2):

ولا هدت كل عين لذ راقدها بنومة في لذيذ العيش ممهودا بنومة في لذيذ العيش ممهودا إلا امتطيت الدجي شوقاً إليك ولو أصبحت في حلق الأصفاد مصفودا أصبحت في حلق الأصفاد مصفودا .. ومثله خالد الذي يشير إلى كل من (الحبس)، بقوله(3): أحادث نفساً ترتقي كل ساعة

فأحبسها بين الترائب والنحر و (الأسر)، بقوله(٩):

لا فكني الله من أسر الهوى أبداً وعشت أرجوك يا سؤلى وعافاك

<sup>(1)</sup> شعراه منسيون، 144.

<sup>(2)</sup> شعر جعفر، 116.

<sup>(3)</sup> شعر جعفر، 100.

<sup>(4)</sup> شعرا، منسیون، 144.

و(الفرار)، بقوله(١):

لا تقل: لم بكى فعاتبه الد

دمع فراراً إليك من عاذليه؟

ومثله أحمد بن عبدالسلام، الذي يشير إلى الهروب، مشتقاً منه اسم فاعل، واسمى زمان، ومكان، قائلاً(2):

ليس للهارب في مهربه أبدأ من روحة إلا إليه

و جعيفر ان الذي نوه (بالعجز)، بصيغتى التفضيل، و اسم الفاعل، بقوله(٥):

ولا ترى أعجز من عاجز

سكتنا عن ذمه بخله

كما نوه بالبلبال (وهو شدة الهم)، بقوله(١):

وما بي اليوم من جن

ولا وسـواس بلبال

.. وفي الوقت نفسه يطالعنا ماني بإشارته إلى (الكربة)، في بيته سالف الذكر:

> سلي عائداتي: كيف أبصرن كربتي فإن قلت: قد حابينني فاسألي الناسا

<sup>(1)</sup> شعراه منسيون، 162.

<sup>(2)</sup> شعرا، عباسیون، 181.

<sup>(3)</sup> ديوان المصابين، 36

<sup>(4)</sup> شعر جعفر، 116.

وإشارته إلى (الترح)، بقوله(١):

بكفيك تقليب القلوب وإنني لفي ترح مماألاقي فماذنبي؟!

.. وتنويهه با(لإملال)، بقوله(2):

مدمن التخفيف موصول

ومطيل اللبث مملول

.. وترددت على ألسنتهم الإشارات إلى كل من (الهم)، و (الهموم)، كما

نطالع في قول جعيفر ان<sup>(3)</sup>:

عادني الهم فاعتلج كل محمد الله فرج سل عنك الهموم بال

وقول خالد(4):

هن أنحلنني ووكلن قلبي بلباس الهموم والـزفرات

<sup>(1)</sup> شعر جعفر، 113.

<sup>(2)</sup> شعر عمد، 162.

<sup>(3)</sup> شعر عمد، 185.

<sup>(4)</sup> شعر جعفر، 96.

وكرر إشارته إلى (الزفرات)، قائلاً(١):

يا موطن الزفرات قلب محبه

بالهجر هل من نائل, أو موعد؟!

كما كرر الإشارة إلى (الضني) بقوله(2):

يعرب عن مدنف كئيب

به ضني كامن وبادي

وقوله:

لقد ذاب كلي بالصبابة والضني وأدنفني شوق إلى الحسن الكلي

وقوله:

فهما بين اكتئاب وضنًي تركاني كالقضيب الذابل

وقد جمع الشاعر بين هذه المفردة/ الضني، وبين (الكآبة)، أو (الاكتئاب)، في موضعين، من هذه المواضع الثلاثة، مفرداً إياها -مع الحزن الشديد بقوله(3):

كل جزء منه كئيب حزين ليس يبكي إلا على ما يليه

شعراه منسيون، 118.

<sup>(2)</sup> شعراه منسيون، 126.

<sup>(3)</sup> شعراه منسيون، 127، 172، 173...

أما ماني فقد جمع بين اسم الفاعل من هذه الكلمة (مكتئب) وبين (حرارة الكبد)، في قوله(١):

مکتئب نو کبد حری

تبكي عليه مقلة أخرى

و تعددت إشاراتهم إلى (السقم)، مفرداً، وجمعاً.. كما نلحظ في قراءتنا قول أحمد بن عبدالسلام(2):

> ديباج وجهك لا ديباج تختكم أهدى إلى مع الأسقام أحزانا

> > وقول ماني<sup>(3)</sup>:

لم يبق منه السقام إلا جلداً على أعظم رقاق

وقوله:

فقمت وللسقم من مفرقي إلى قدمـي ألسن تنطق

<sup>(1)</sup> شعرا، منسيون، 190.

<sup>(2)</sup> شعر عمد، 207.

<sup>(3)</sup> ديوان المصابين، 5.

.. كما أكثر خالد من الاستعانة بكل من (الحسرة)، و (الكمد)، و (الحدرة من شعره، كما و (الوجد)، و (الاحتراق)، في مواقف متعددة من شعره، كما نطالع في قوله (١٠):

يا طول زفرته من طول حسرته وما أعد له في يومه وغده!!

وقوله:

إذا زفرة غصت فؤادي بحسرة بعثت بها من مقلتي عبرة تجري

وقوله:

الله يعلم أنني كمد لا أستطيع أبث ما أجد

وقوله:

إن الحشا لم تـزل سـتراً فهتكها عن كل من سـترته الشوق والكمد

وقوله:

سلوت وفي قلبي على الهجر خطرة من الوجد لم يدخل مداخلها الصبر

فجوهر اللحظ من عينيك أعداني

وانظر إلى بعين أسقمت بدني

قوله:

قالوا: تراك سقيماً فقلت: من مقلتيه (شعرا، منسيون، 73، 183).

<sup>(1)</sup> شعر محمد، 181، 183. وقد أنى خالد بالجملة الفعلية، تارة، وبصيغة المبالغة تارة أخرى، اعتماداً على هذه المادة الصرفية بقوله:

وقوله:

### فإن أنهب القلب وجد به فجسمك لا شك في إثره

وقوله:

#### فالوهم يعجز عنه فهو مقتسم رأياً تصير بين القلب والفكر

وقوله:

## وقائل لي: أين الصبر؟ قلت له: كل الفؤاد من الأصزان فاحترقا

.. وقد أتت هذه المفردات المسار إليها بصيغ صرفية مختلفة تجمع بين الأسماء/ المصادر الثلاثية، من جهة والأفعال الماضية (تحير/تفعل)، و (احترق/افتعل)، من جهة ثانية، كما أتي بعضها مقترناً بالزفرات، أو غصة القلب، أو الشوق العارم، والأحزان، من جهة أخرى.. في الوقت الحذي نلحظ مجيء (القروح) قروح الجفون، مقترنة بالدموع الحارة، حيناً، ومنسوبة إلى القلب، حيناً آخر، بقوله نفسه (۱):

# حسبهاأن بكت دماً ودموعاً بهما أقرحت جفوناً وخدا

شعراه منسيون، 131، 144، 121، 123، 35، 146، 257، 141، 257...

وقوله:

رخي الطرف من وسن الرقاد قريح الجفن من ألم السهاد

وقوله:

قريح القلب موجعه

بوقع في تسهده

.. ويتردد مجيء (الوهم) في شعره، مرتبطاً بالعين/ الطرف، تارة، وبغير ارتباط تارة أخرى.. كما نلحظ في قراءتنا قوله(١):

توهمه طرفي فأصبح خده وفيهمكانالوسممننظرأبر

وقوله:

لو أعين الوهم ترميه بأضعفها أشرن في خده من رقلة أشرا

وقوله:

فالوهم يعجز عنه فهو مقتسم رأياً تصير بين القلب والفكر

ويشير هؤلاء الشعراء، وغيرهم إلى كل من ذهاب النفس والقلب، اكتئاباً، ولوعة، كما يشيرون إلى كل من السهد والأرق، هماً، وكرباً وسقماً،

شعرا، منسيون، 125، 126، 127.

وإعياء، وضعف العقل، أو رجحانه، في دوائر متصلة، يكمل بعضها بعضاً، ولا ينفصل عنه، كما نطالع في قول خالد(1):

لا أحسب القلب إن ولى الحبيب به يدعي بعسود لأن النفس لم تعد

وقوله:

بالله فاردد فؤاد مكتئب ليس له من فؤاده خلف

وقوله:

نم لا أرقت فإن الهم أقلقه فبات يسهد ليلاً أنت راقده

وقوله:

أرقت حتى كأني أعشق الأرقا وذبت حتى كأن السقم لي خلقا وقول بهلول<sup>(2)</sup>:

كم من دني ضعيف العقل تعرفه

لولا الولاية والأرزاق والذهب
ومن حسيب له عقل يزينه
بادي الخصاصة لا يدري له سبب

شعراه منسيون، 133، 139، 141.

<sup>(2)</sup> شعرا، منسيون، 133، 156، 121، 159.

وقول جعيفران(١):

ولو كنت كقارون ووالي رحبة الجند رأوني راجح العقل جميلاً حسن القد

وقوله:

ولو كنت كقارون وفرعون لإقبال وفرعون لإقبال رأوني حسن العقل أحل المنول العالي

وقوله:

# قالوا على كذباً وبطلا إني مجنون فقدت العقلا

.. وتتواتر في أشعارهم الاستعانة بمفردات ذات وشائج معنوية وطيدة بهذه المفردات، وفي مقدمتها: العذاب، والإدمان، والصداع، واللكنة، إضافة إلى استعانتهم ببعض الكلمات، والجمل الدالة على مدى تحيرهم، وترددهم، واضطراب أحوالهم.. ومن ذلك ما نلحظه في إنشادنا قول ماني (2):

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 20.

<sup>(2)</sup> شعر جعفر، 98، 113، 118...

معذب القلب بالفراق قد بلغت نفسه التراقي

وقوله:

مدمن التخفيف موصول ومطيل اللبث مملول وقول خالد(۱):

لو رمقته العيون مدمنة لذاب من لحظها فلم تجد وقول جعيفران(2):

أنت العروس لها جمال فائق لكنها في كل يوم تصدع وقوله:

ألكن لا يفصح حرفين في صدق ولحان بإعراب وقول خالد(3):

فأصبحت لاأدري لأية وجهة أسير ولا في أي حال له عذر

<sup>(1)</sup> شعر محمد، 181، 185.

<sup>(2)</sup> شعراه منسيون، 135.

<sup>(3)</sup> شعر جعفر، 105، 93.

.. و بمعاودة النظر في هذا النصوص، وسابقاتها، يتأكد لنا مدى براعة منشديها في تشكيلهم الفني هذا الجانب الحيوي من مكونات تجاربهم الشعرية، تشكيلا يتمثل خلاصة مواقفهم الإنسانية، والأدبية المتباينة التي غلبت عليها مظاهر الحيرة، والتردد، والقلق، والشعور المفعم بالمعاناة.. كما تتأكد لدينا صحة ما قرره الدكتور عز الدين إسماعيل برويته النقدية الثاقبة إلى لغة الشعر بوصفها خلاصة التجربة الشعرية، بكل ما تتضمنه من الفاظ، وصور، وأخيلة، وعاطفة، وموسيقا.. وغيرها من الأدوات الفنية الفاعلة، التي يرتبط بعضها ببعض بعلاقات من التأثر، والتأثير، وإلى الشعر بكونه استكشافاً دائماً لعالم الكلمة، واستكشافاً دائماً للوجود، عن طريق الكلمة الكلمة الشعراء بعلتهم، وما واكبها الكلمة الرض النفسي، والبدني المتصلة بها.. من جهة أخرى..

وإذا تقدمنا خطوة في دراستنا لمعالم لغتهم الشعرية -لاحظنا إلى أي مدى استفاد بعضهم من ممارسته لأعمال الكتابة/ الخطاطة، في تشكيل عشرات المفردات ذات الارتباط القوي بهذه المهنة. وفي مقدمتها: (الخط) وجودة ضبطه، وتحسينه، وبيانه، وترتيبه، ونظمه، وهي الأشياء التي أشار إليها أبو بكر الوسوس بقوله(2):

# اعــذر أخاك على رداءة خطه وإغفر رداءته لجودة ضبطه

شعراه منسيون، 135.

<sup>(2)</sup> الشعر العربي المعاصر، 174.

# فالخطليسيرادمن تحسينه وبيانه إلا إبانة سمطه فإذا أبان عن المعاني سمطه كانت ملاحته زيادة شرطه

.. وقد نقل خالد الكاتب، باستعانته بهذه المفردات، من هذا (الجو الإخواني) الذي انطلق منه أبو بكر الموسوس إلى (جو نفسي) آخر يرتبط بتجربة، أو تجارب عاطفية، متأججة المشاعر، والأحاسيس، واصفاً نفسه بالتفاني؛ شوقاً إلى مواصلة محبوبته، ومناغاتها، ومعرجاً على كل من (الخط، والمحو، والمداد، والقرطاس، والمعمي، والبياض، والسواد، والإعراب)، وغيره مما يرتبط بالكتابة، قائلاً(1):

حي الهوى ميت الفؤاد
نائى الكرى حاضر السهاد
إن خط خطاً محاه دمع
يأتي على الخط بالمداد
وكل قرطاسه المعمي
بياض دمع على سواد
يعرب عن مدنف كئيب
به ضنى كامن وبادي

ديوان المصابين، 15.

وفي وصفه جانباً من معالم الأطلال التي أغرم بها أبو حية يطالعنا بالإشارة الموحية إلى بقايا الكتابة، والنقوش التعبيرية التي تراءت لمدركاته، عند وقوفه بديار أحبته بقوله(١):

# من العرصات غير مخد نوى كباقي الوحي خط على أمام

وانتقل في موضع آخر إلى التنويه بهذا المعلم نفسه من معالم الأطلال، مضيفاً إليه الإشارة إلى الكتاب الذي خطه يهودي بكفه، مقاربة، وإضافة، ونسخاً، ومحوراً، قائلاً(2):

#### كما خط الكتاب بكف يوماً

يهودي يقارب أو يزيل

وفي وصفه جانباً من مزاولته عمله/ الكتابي - الذي انحرف به إلى آفاق التفحش والتماجن - يطالعنا مصعب الكاتب بالإشارة إلى كل من مجبرته، و دفتره، بقوله(3):

# ومحبرتي رأس الرياء ودفتري ونعلي بالأسحار أو رائصاً رجلي

ويخاطب عبدالله بن أبي الشيص أحد إخوانه، منوهاً بالحواشي والديباجة قائلاً (١٠):

<sup>(1)</sup> شعراء منسيون، 127.

<sup>(2)</sup> شعر أبي حية، النص (40).

<sup>(3)</sup> شعر أبي حية، النص (32).

<sup>(4)</sup> ديران الماين، 326.

# اسلك بحق الراح والرشأ الذي لـه في حـواشي طرفـه أبداً سـحر ترى منك ماء الوجه في ماء وجهه

وللعين في ديباج بهجته زهر

أما الكاتب، كاتب الأمير، وغيره، فقد أشار بهلول إلى بعض ما تهاوي في در كاته، في عصره، من غش و خيانة، يؤذنان بوقوع الطامة(١):

> إذا خان الأمير وكاتباه وقاضى الأرض داهن في القضاء فويل ثم ويل ثم ويل لأهـل الأرض من رب السماء!

و بطول ممارسة خالد الكاتب لهذه المهنة، وإكثاره من الشعر الغزلي -نراه يكثر من الإلحاح على الاستعانة بمفرداتها، ويكثر من نقلها من التعبير الحقيقي المباشر إلى آفاق التعبير المجازي، ومن ذلك ما أنشده، مشيراً إلى كل من الكتابة، والكتاب، وختمه، وجوابه، والإملاء، والخط، والمحو، في إطار صوره الفنية الغزلية، بقوله(2):

# كتب الطرف في فؤادي كتاباً هو بالشوق والهوى مختوم

(1) ديوان المصابين، 209.. وتنظر إشارتا كل من سمنون، ومصعب الكاتب إلى القلم، بقول أولهما:

قول ولا قلم في الخلق يحكيه

بين المحبين سر ليس ينسبه

والليل ملق على الآفاق أستارا

و كريمشق في قرطاسه قلمي (ديوان المصابين، 195، 323).

ديوان المصابين، 16.

إنىي كتبت بغرتي ما في فــؤادي في كتابي

وقوله:

كتبت إليك بماء الجفون وقلبي بماء الهوى مشرب فكفي تخط وقلبي يمل ل وعيناي تمحو الذي أكتب

وفي مواضع أخرى يطالعنا بإشارت إلى كل من المداد، والحروف، والقراءة، والكتاب، والسطور، والأشطار، واصفاً جانباً من أعماقه محباً هيمان، قائلاً(1):

لا تكف البكاء عيني فأقرا ان بين الكتاب والعين سترا فأراني إذا تأملت شطرا كتبت مقلتي بعيني شطرا وكفاها بأن ترى في كتاب بمداد سطرا وبالدمع سطرا أنا أملي حروفه ودموعي يتبعن الهوى ويشفين صدرا

شعرا، منسيون، 177، 112، 109.

ثم نراه يتطرق إلى عمليات الإرسال، إرسال الكتب، والرسائل، متخذاً في إطار تجربته نفسها، أو نحوها، من زفرات جوانحه سفيراً بينه وبين مخاطبه(۱):

إني إذا لم أجد شخصاً لأرسله وضاقبى منتهى أمري وملتمسي لمرسل زفرة من بعدها نفسي

ياليتشعريهل يأتيكم نفسي؟!

وقد يضطر حالتئذ، لإرسال دمعه رسولاً ينقل رسائله إلى محبيه(2):

دمع عينى كان مشتا قاً إلى قرة عيني إنه كان رسولاً

بينه المدهر وبيني!! ومن الإرسال إلى (الجواب)، الذي ينتظره رداً على ما بعثه بقوله:

وهـو (الجواب) كفاه في إسكاته إذ لـم يجد في الصب مسكة قائل

وقوله:

فافهم معاني الدمع واجب عل ما أؤمله جوابي

<sup>(1)</sup> شعراه منسيون، 138.

<sup>(2)</sup> شعرا، منسيون، 148.

.. وفي الوقت نفسه يطالعنا سعدون بالإشارة إلى الكتاب (كتاب الحسنات والسيئات) متوجساً بما تحمله سطوره من جزاء(١):

#### في كتابي عجائب مثبتات

ليتنى ما لقيتها في بقائي!!

أما خالد فقد أفرد (الكاتب) وهو يرسل النظرات؛ تأملاً في تأن، مطيلاً التحديق؛ استكشافاً لآفاق صفحته بقوله السالف الذكر:

#### لو رمقته العيون مدمنة

لـذاب من لحظها فلم تجـد

.. وفي موضع آخر، نراه يولى عنايته بعض أدوات الكاتب، الذي يقوم عن ج الأحبار، بعضها ببعض، تحقيقاً لبعض مآربه، قائلاً:

أين لى عبرة فأطفئ وجداً إن عينى لم تأل في الدمع جهدا حسبها أن بكت دماً ودموعاً بهما أقرحت جفوناً وخدا بهما مزجت ذا يد كما مزج الشو ق بحر الغليل سقماً وسهدا

<sup>(1)</sup> شعراه منسيون، 185، 172، 112.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 130.

تم يشير إلى كل من البياض والاحمرار، لونين مفضلين عنده، وعند بعض أترابه، بقوله متغز لاً(١):

حين تحمر وجنتاك ويحمر بياض القميص من وجنتيكا

ومن الألوان التي تتخذها بعض الأحبار إلى انسكاب هذه الأحبار، متخذاً من (انحدار الدمع) مجازاً للدلالة على فحوى معناه(2):

أما وانحدار الدمع من جفن مقلة

غريق على خد من الدمع مخضل

لقد ذاب كلى بالصبابة والضني

وأدنفني شـوق إلى الحسن الكلى

و تطول معاناته، بسبب صدود أحبته عنه، فيلجأ إلى تصوير نفسه بذبالة تحترق بعد طول إضاءة للكاتب وغيره(٥):

أحرم منكم بما أقول وقد نال به العاشقون من عشقوا صرت كأني ذبالة نصبت تضيء للناس وهي تحترق!!

شعراه منسيون، 125.

<sup>(2)</sup> شعراه منسيون، 162.

<sup>(3)</sup> شعراه منسيون، 172.

.. وبمعاودة التأمل في دلالات هذه الصور الشعرية المرتبطة بالكتابة الدواتها، وطقوسها - يتضح لنا عدم انفصالها، جملة وتفصيلاً، عن مثيلاتها السابقة، التي نيف بها أصحابها شطر أنفسهم، وقد أصابها شيء من الوهن، والفتور، والعلة النفسية، والبدنية؛ بسبب ما كابدوه من حرمان اجتماعي، وغيره من جهة، إضافة إلى مواكبتها مثيلاتها التي نطالعها، في قراءتنا أشعار الكتاب بعصرهم (۱۱)، من جهة ثانية، وعدم تأثرها السلبي بما أصيب به أصحابها، أو نسبوا إليه من وسوسة، أو جنون، من جهة أخرى. وتنطبق هذه الخصائص التشكيلية، وتلك اليضا على ما نلحظه من بناء لغة الشعر وصوره في أشعار بعض هؤلاء الشعسراء الذين اتجهوا بها اتجاها صوفياً، أو وعظياً، إرشادياً، يواكب ما أنشده بعض معاصريهم، في هذا الفن الشعري، وذلك، وما يتصل بهما..

وتستهل مفردات (المعجم الصوفي) في أشعار هو لاء الشعراء بالألفاظ التي وصفوا بها جوانب من حيواتهم، بكونهم (أهل الإشارة)، الذين يخبرون عن أحوالهم من غير استعانة بتعبير باللسان. ويرد هذا الوصف على لسان سمنون، بقوله، في شأن الحب الصوفي/ العلوي(2):

### الحب شيء لطيف ليس يدركه عقل لإدراكــه عز وتدبيــر

<sup>(1)</sup> شعراه منسيون، 158.

<sup>(2)</sup> ينظر بالتفصيل: العمدة، 2/ 160، 109 - 110، والشعراء الكتاب في العراق في القرن الثالث الهجري، 469 - 471، وأربعة شعراء عباسين، 263، وفي أدب أحمد بن يوسف الكاتب والشاعر، 190 - 191، وشعر آل أبي أمية الكاتب، 7689، وشعر أحمد بن يوسف الكاتب، 6477.

## لكنه في مجاري السريعرفه أهل الإشارة لا كيف وتقدير

ويتراءى لقارئ بعض أشعارهم وصفهم أنفسهم ب(المحبين)، الذين خلصت قلوبهم للمحبة، فاختصوا بسرها، و(أنسها) و(نورها)، الذي لا يتسنى لغيرهم الاطلاع عليه، أو بلوغ شأنه(1):

بين المحبين سر ليس ينسبه

قول ولا قلم في الخلق يحكيه سر يـمـازجـه أنس يقابله

نور تحير في جو من التيه

ويوصف هو لاء (المحبون) (بالعارفين)، الذين تحن قلوبهم صافية الود، حنيناً متوالياً، يتسامى بهم إلى درجات الفوز الأسنى بقرب حبيبهم، ومولاهم/ سبحانه وتعالى، الذي أخلصوه حبهم، وأفردوا له مودتهم (2):

قلوب (العارفين) تحن حتى تحل بقريه في كل راح

صفت في ود مولاها فما إن لها من وده أبداً براح

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 181.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 195.

(وتتوله) قلوب هو لاء العارفين تولها بحب مليكهم (جل شأنه)؛ فيأخذهم هذا التوله إلى رحاب سامقة من دلائل طاعته، وتقواه(١):

ولهت قلوب العارفين بحبه

فتناشروا وتبايعوا الأعمالا

ويومن هوالاء المحبون/ العارفون/ المخلصون بأن صنيع الرب (جل وعلا) دائما حسن جميل، يتنزه عن النقائص والعيوب(2):

صنيع مليكنا حسن جميل

وما أرزاقنا مما يفوت

.. وفي الوقت نفسه يطالعنا أحدهم، وهو سعدون، بخطابه، الذي توجه به إلى أحد خلانه من أحد طلاب العلم اللدني، بقوله(3):

يا طالب العلم من هنا وهنا

ومعدن العلم بين جنبيكا

إن كنت تبغى الجنان تسكنها

فمثل العرض بين عينيكا

إن كنت ترجو الجنان تخطبها

فأسبل الدمع فوق خديكا

وقم إذا قام كل مجتهد

وادع لكى يقول: (لبيكا)..!!

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 140141.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 13.

<sup>(3)</sup> ديوان المصابين، 23.

وقد وصف سعدون مخاطبه الواقعى، أو المأمول، ببعض الصفات النادرة العزيزة، وفي مقدمتها تمثل يوم القيامة أمام ناظريه، ومدركاته، في كل حال وحين، وإسبال الدموع غزيرة، والقيام في تهجد وابتهال يدعو ربه؛ رهبة ورغبة، بطيب نفس، وحرارة قلب..

وفي الاتجاه نفسه نلحظ وصف أحد هؤلاء الشعراء وهو بهلول محبه بالخليل، الذي يرجي رفده، وخيره وبره ويؤمن شره وغدره، قائلاً(١):

ادن منى ولا تخافن غدري
ليس يخشي الخليل غدر الخليل
إن أدنى الذي ينالك منى
سترما تتقى وبث الجميل

وفي موضع آخر من شعره يطالعنا بهلول باتخاذه (المرآة) أداة فنية، تعارف عليها، هو وأقرانه من المتصوفين، رامزاً بها إلى (النفس الإنسانية المضيئة بنور الإيمان، والمحبة، واليقين، بقوله(2):

أضمر أن يأخذ المراة لكي ينظر تمثاله فأدناها فجاز وهم الضمير منه إلى وجنتيه في الهوى فأدماها

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 152135.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 34.

ويرى المتصوفة أن خير وصال بالله (تعالى) إنما يتم بذكره، وتسبيحه، وتنزيهه عن كل ما لا يليق بكماله وجلاله(١):

سبحان من لم تزل له حجج

قامت على خلقه بمعرفته

قد علموا أنه مليكهم

يعجز وصف الأنام عن صفته

و تبع هذا التسبيح الله، و تنزيهه حثهم مريديهم على و جوب هجر العالمين/ الورى، والتشوق بحرارة إلى قرب المحبوب الأسنى (سبحانه)(2):

> هجرت الورى في حب من جاد بالنعم وعفت الكرى شـوقاً إليـه فلم أنم

ويستوجب هذا التشوق المفعم بالمحبة والهيام إخلاص العبادة الله، والتجرد لطاعته، والعمل باحكامه(3):

#### وكن لربك ذا حب لتخدمه

إن المحبين للأحباب خدام

ويتخف هو لاء المحبون من (لغة العتاب) أداة فنية، يعبرون بها عن جانب من أحاسيسهم الجارفة بالمحبة، والوداد، واصفين محبوبهم (سبحانه وتعالى) بأنه (يعاتبهم).. على حد قول سمنون (١٠):

ديوان المصابين، 38. وينظر: اصطلاحات الصوفية. 98.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 135.

<sup>(3)</sup> ديوان المصابين، 158.

<sup>(4)</sup> ديوان المصابين، 157.

#### يعاتبني فينبسط انقباضي

#### وتسكن روعتى عند العتاب

.. وفي موضع آخر من شعره يشير إلى محبوبه، الذي يعتبه و لا يملك رد هذا العتاب بعتاب مثله، إجلالاً لمحبه و تقديراً(١):

#### بليت بمن لا أستطيع عتابه

#### ويعتبني حتى يقال: له الذنب

وإضافة إلى ذلك نلحظ كثرة تعويلهم على لغة (المناجاة) التي خصوا بها معبودهم سبحانه، بوصفه الأجل، الذي يطلع على مكنون أسرارهم، وبواطن اعتقاداتهم، ومنتهى أمورهم ويصلح فسادها، ويتولى رعايتها، بفضله (2):

# يا من يرى باطن اعتقادي ومنتهى الأمر في فؤادي أصلح فساد الأمور مني ولا تدع موضع الفساد

وقد تتحول (مناجاتهم) إلى (بكائية ضارعة) ينيبون فيها إلى الله، مخاطبين ذنوبهم التي يرون أنها تراكمت عليهم بسبب كثرة ما اقترفته جوارحهم من المعاصي والآثار، كما نلحظ في مناجاة سعدون بقوله(3):

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 170.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 173.

<sup>(3)</sup> ديوان المصابين، 143.

يا ذنوبي عليك طال بكائي
صرت في مأثماً فقل عزائي
في كتابي عجائب مثبتات
ليتني مالقيتها في بقائي
نظر العين قادني للخطايا
إذ أذنت اللحوظ للأهواء
تالياً للقران يتلو المعاصي

اسمه في السماء: (عبد مرائي)

ويدفعهم إحساسهم المتنامي بالموت إلى الشعور بالذل والانكسار، والفقد، ويدعوهم إلى القناعة والتزهد في متع الحياة الدنيا(1):

نغص الموت ريحه كل طيب

ودهاني بفقد كل حبيب ولكمإذارأيت من حدث السـ نغريراً كغصن بان رطيب

أحس بالموت فانثني بانكسا

ر واضعاً خده بـذل عجيـب

قائلاً:إخوتيسلامعليكم

آذنت شمس مدتي بالمغيب!!

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 130.

وتتردد، في مواضع كثيرة من أشعارهم، مفردات (لغة النصيحة) والوعظ والإرشاد، وهي اللغة التي تغلب عليها الأساليب الإنشائية: أمراً، ونهياً، وتمنياً، وترجياً، واستفهاماً. ونحوه. متجهين في نصحهم، ووعظهم اتجاهات متعددة تبدأ بعين الشاعر نفسه، أحياناً، مخاطباً فيها بصيرتها النافذة، وإحساسها المرهف؛ عسى أن تجود بالدموع غزيرة، حزناً عليه، نفسه، وقد آذنت شمسه بالغروب(1):

عين فابكي على قبل انطلاقي بدموع تمل منها المآقي وانظري مصرعي فقد قضي الأمص حروق على قبل الفراق

وقد يجعل الشاعر خطابه لنفسه التي تعيش بين جنبيه، حاثاً إياها على عدم التمادي في المعصية، والضلال، والمسارعة إلى إعلان توبة نصوح، تتطهر بها من أدر ان الذنوب(2):

كل يوم يمر يأخذ بعضي يذهب الأطيبان مني ويمضي نفس كفي عن المعاصي وتوبي فما المعاصي على العباد بفرض

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 132.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 149.

.. ومن النصح للعين، والنفس، إلى الدنيا الفانية، بزخرفها الزائل، ولكن بواسطة ناصح عاقل هو قلبه أو عقله، مرسلاً لها لعناته، وتبرمه(١):

قل لدنياي: ابعدي وتولي إن تريني فإنني لا أراك وصلي واملكي وداد سوائي إنني مغرم بحب سواك إن تكوني أسرت بالذنب قوماً فانهبي أنت لست من أسراك وقول بهلول:

أف للدنيا فليست في بدار القرار!! إنما الراحة في دار القرار!! أبت الساعات إلا سرعة في بليل ونهار

وفي خطابهم لمستمعيهم - نراهم يكثرون من أساليب الاستفهام التي تستجيش فيهم رغبات التفكر، والتدبر، وتغيير الأحوال.. ومن ذلك ما نلحظه في قول بهلول(2):

متى تنقضي حاجات من ليس بالغاً إلى حاجـة حتى تكون لـه أخرى؟!

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 152، 29.

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 39، 27. 25. وينظر قول سعدون بالمصدر نفسه، 142.

هب أنك قد ملكت الأرض طراً ودان لك العباد فكان ماذا؟ أليس غداً مصيرك جوف قبر

ويحثو الترب هذا.. ثم هذا؟!!

.. ومن الاستفهام إلى الأمر، الذي يطالعنا به، حاثاً مخاطبه على التزام الحياء مع الله، (تعالى)، ومراقبته، في السر والعلانية، منيفاً شطر الاستفهام، مرة أخرى، قائلاً:

كن حيياً إذا خلوت بذنب دون ذي العرش من حكيم مجيد أتهاونت بالإله بدباً وتواريت عن عيون العبيد؟ أقرأت القران أم لست تدري إن ذا العرش دون (حبل الوريد)؟!

.. وقد يتجه بعضهم إلى الاستعانة بأساليب القصر/ الحكي، المتعارف عليه في عصرهم، جنباً إلى جنب ما در جوا عليه من (مناجيات) كما نلحظ في مطالعتنا قول سمنون(١):

كان في قلب أعيش به ضاع مني في تقلبه

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 172.. وينظر مثله ص 177.

رب فاردده على فقد عيل صبري في تطلبه وأغث ما دام بي رمق يا غياث المستغيث به!!

أو يتجهون مع كثرة التساولات إلى نقد المجتمع المحيط بهم، مظهرين بعض مساوئه؛ عسى أن يثمر ذلك عن إصلاحه(١):

أرى كل إنسان يـرى عيـب غيـره ويعمـى عـن العيب الـذي هو فيه ومـا خير مـن تخفى عليـه عيوبه ويبدو لـه العيب الـذي لأخيـه؟! وكيـف أرى عيباً وعيبـي ظاهر؟! وما يعرف السـوءات غير سـفيه؟

وقد يلجأون إلى استشراف آفاق الماضي بصفحاته الناطقة بالعبرة والعظة، كما نطالع في قول بهلول(2):

> هذي منازل أقوام عهدتهم في ظل عيش أنيق ماله خطر دارت عليهم صروف الدهر فانتقلوا إلى القبور فلا عين ولا أثر

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 161.

<sup>(2)</sup> ديران المصابين، 29، 25 - 26، 31...

.. ومن الماضي بآفاقه.. إلى صفحات نورانية من الغيب المنشود، باستلهام مشاهد متجددة من يوم العرض والحساب:

عرضناعای المولی وندن عبید
فهنا شقی رده وسعید
فیا غبننا (یوم التغابن) عندما
یقابلهم وعد وندن وعید
تری الناس - إلاهم سكاری وماهم

سكارى ولكن العناب شديد

.. أو تشويقهم مع تواتر الأسئلة المحفزة، واستثارة آمالهم، ورغباتهم في الفوز بنعيم الله، وحسن ثوابه، الذي أعده لعباده الصالحين في جنات الفردوس:

يا طالب الحور ألا تستحي

يحملك النوم على السور؟!

وخاطب الحور طويل البكا

مقيد الأعضاء محصور

لا تطعم الغمض وما إن له

راحة جسم أو يـرى الحـور

في جنة زخرفها ذو العلى

ينعم فيها كل محبور

وفي الوقت نفسه نلحظ أن مفردات هذا الرافد اللغوي، المرتبط بكل

من التصوف، والتزهيد، والوعظ، وسابقه، عما يتصل بالكتابة قد اشتملت على أدوات معجم شعري آخر، واكب به أصحابه اتجاهات معاصريهم، بمكونات ثقافتهم الدينية، والفكرية، والثقافية... وغيرها، مما وصل إليه المجتمع المسلم، آنذاك، وعودة إلى ما أسلفناه في الصفحات القليلة السابقة توقفنا على كثير من مفردات هذا المعجم، وخاصة ما يشير إلى كل من: (جنة النعيم)، و(الحور العين)، و(يوم التغابن)، و(قراءة القرآن)، و(الحفظة)، وغير ذلك(1)، مما نقف على دلائل بينات، من تواصلهم مع نصوص قرآنية

> (1) تنظر مثلاً: إشارة سمنون إلى كل من الحلال، والشاهد والرقيب بقوله: يكون لغير الحق فيه نصيب حرام على قلب تحرم بالهوى

> > وقوله:

قصار على شاهد ودليل تحتون على الزاد

تقرد فيه فانفردت بحبه وحثه على التزود بالتقوي بقوله

وما الزاد سوي التقوي.. وحث خالد على التصدق، والتوبة إلى الله بقوله: فصدقي لا تامني ان تسالي فلئن سألت عرفت ذل السائل

یا قتیل الهوی بغیر قتیل

تب إلى الله واشك هذا إليه

وإشارات مصعب الكاتب إلى كل من الأمر بالمعروف، والرياء، وأم الفقيه وغيرها، بقوله: وكيف وقول لا يصدقه فعلى؟! وآمر بالمعروف لأمن تقية

ولو عرفوا حالي لحل لهم قتلي ونعلى بالأسحار أو رائحا رجلي

أقول إذا لا قيت قوماً: ألا اتقوا وعبرتي رأس الرباء ودفتري

ولكن لديه الرد مجتمعي الشمل

أؤم فقيها ليس همي فقهه

إضافة إلى استعادة أحمد بن عبدالسلام استعادة تقارب إيمانه بالله، (سبحانه)، وتسبيحه، واستغفاره بقوله:

أستغفر الله - إذ أغفلت حمدانا من أن تجرعني صداً وهجرانا! ا

لم يخلق الله من خلق يعادله إني أعوذ بطرف منك يسحرني

وخشية برذعة من حدود الزنا، بقوله:

حدود الزناني واضحاك المسالك لقد أمن الدلاك من أن تنالهم وتنويه أبي بكر الموسوس بكل من الإنجيل ومدارسته الإسلام الحنيف، بقوله:

يا من إذا درس الإنجيل ظل له قلب الحنيف عن الإسلام منصرفا

وووصف يهلول الدار الآخرة بدار القرار بقوله:

إنما الراحة في دار القرار أف للدنيا فليست لي بدار وإشارة سعدون إلى الحفظة، بقوله:

فإذا كان ذا وفاء ورأي

حفظ الوقت واتقى الحفظه

..... وغيره.....

238

متواترة، وتوظيفها بما يناسب مواقفهم الإنسانية والأدبية، كما نلحظ في مطالعتنا قول أحدهم:

ترى الناس إلا هم - سكارى وما هم سكارى ولكن العناب شديد

وهو الذي تأثر به في بنائه لقوله:

أقرأت القرآن أم لست تدري أن ذا العرش دون حبل الوريد؟! وضمنه خطابه الشعرى لنفسه، قائلاً:

وانظري مصرعي فقد قضي الأم

ر ونوحي على قبل الفراق تضميناً يشبه، في حسن موقعه، وقوة تأثيره، ما سلطه كل من أبي الصقر، بقوله:

إنا إلى الله وإنا به يرتفع الناس وأنحط؟!

وخالد الكاتب بقوله:

هبني أسأت وكان ذنه بي مثل ذنب أبي لهب

وقوله:

تكون من نور الإله بلامس يقول عزيز: كن من الروح بالقدس

بحسن وجهك يا روحي وريحاني وسئ واعلاني واعلاني واعلاني وقول بهلول:

حسبي الله توكلت عليه مننواصي الخلق طراً بيديه وقول مصعب الكاتب:

وقائل: عذببيت الله قلت له
من لي من المرد في الإحرام ينجيني
من لي إذا زاحموني في طوافهم
هناك يبدي ضميري كل مكنون
مالي من المرد إلا الله يعصمني
رب المثاني وطه والطواسين
رب المثاني وطه والطواسين
.. إضافة إلى تنويه عبدالله بن أبي الشيص بكل من الخمس والمفروض من
الصوم، بقوله:

أبا سعد بحق الخم س والمفروض من صومك أقلت الحق في النس بة أم تحلم في نومك؟! وتنويهه ببلوغ النفس التراقي، بقوله:

معذب القلب بالفراق

قد بلغت نفسه التراقى

.. وجنباً إلى جنب هذه المفردات والجمل القرآنية، وشبه القرآنية التي أحسنوا توظيفها، تعبيراً عما يختلج في صدورهم من مشاعر، وأحاسيس، تواكب مواقفهم المتباينة – نطالع، بين حين وآخر، مدى ولعهم بالأمثال، والمأثورات، ذات الأصول الدينية: القرآنية، والنبوية.. ومن ذلك ما نلحظه في تضمين مصعب الكاتب قول النبي (صلى الله عليه وآله وسلم: (الحرب خدعة) وهو القول الموجز البليغ، الذي يحمل مغزى المشل الشعبي (الميمن بقوله).

صار على الناس بعد عزته مثل (قعيس بباب عمته)

وقوله:

تشبهت بالزهاد والحرب خدعة وراءيت بالتسبيح والكف تعقد

وقوله:

قد كنت في النسك قبل اليوم منغمساً يشوب حبي لهم سمت ابن سيرين

<sup>(1)</sup> قاموس الأمثال العربية التراثية، 223، ومصادره..

<sup>(2)</sup> ديوان المصابين، 312، 316 - 317 - 321، 326، 333.

.. ومثل مصعب، في هذا الشأن، كمثل خالد الكاتب الذي يطالعنا بالإشارات ذات المغزي الشعبي المأثور إلى كل من (ضلال الضب)(1)، و(سحرهاروت)(2)، و(طوق الحمامة)(3)، و(ذنب أبي لهب)(4).. ونحوه، بقوله(5):

هبني أسات وكان ذنه بي مثل ذنب أبي لهب فأنا أتوب كما أساً ت وكم أسات ولم تتب

وقوله:

ستبقى بقاء الضب في اليم أو كما يعيش لدى ديمومة البر حوتها فلو كان مابي بالصخور لهدها وبالريح ما هبت وطال خفوتها

وقوله:

أبا علي لقد طوقتني منناً طوق الحمامة لا يبلى على القدم

(1) قاموس الأمثال العربية التراثية، 66، ومصادره..

<sup>(2)</sup> ثمار القلوب، 233234 .

<sup>(3)</sup> ثمار القلوب، 465

<sup>(4)</sup> قاموس الأمثال العربية التراثية، 21، ومصادره..

<sup>(5)</sup> شعرا، منسيون، 115، 116، 118، 196...

.. وفي الا تجاه نفسه ينشد أبو حية النميري أبياتاً مدحية في بني العباس، مضمناً إياها تعبيراً مثلياً، بقوله(1):

# وأصبحت كلهاة الليث في فمه ومن يحاول شيئاً في فم الأسد

.. ومواكبة لهذا التشكيل الفني وسابقيه - نلاحظ مدى استعانتهم بالألفاظ والتعبيرات ذات الارتباط القوي بمنتديات الأدب، ومجالس العلماء، والنقاد، وغيرهم، وفي مقدمتها: (الآداب، والإبانة، والإشارة، وبحور الشعر، والبديع والبيان، والتشبيه، والدراسة، والسؤال، والشعر، والصفات، وطلب العلم، والمقال، والنسب...)، ونحوها(2).

إضافة إلى ميلهم إلى الاستعانة بأدوات (المعجم السمعي) من المفردات ذات الدلالات الصوتية المتباينة، كالغراب صياحه، وندائه، والحمام نوحه وشجوه، ومساقطة الحديث، سره وجهره، ونمه، والدعاء، والاستماع، والشجو، والغناء، وأصوات المثالث والمثاني، والقهقهة، وغيرها مما يتضمنه قول أبى حية (3):

# ألا يا غراب البين فيم تصيح فصوتك مشنوء إلى قبيح؟!

وقوله:

<sup>(1)</sup> قاموس الأمثال العربية التراثية، 96، ومصادره.. وينظر شعر أبي حية، النص (11)

<sup>(2)</sup> ديران المصابين، ص 1516، 35، 64، 119، 152، 214، 215، 220، 223، 225... وغيرها..

<sup>(3)</sup> شعر أبي حية، النصوص: (10، 24، 28، 38، 44..)

# يهيج في نوح الحمام صبابة ونوح مرنات شجتها الجنائز

وقوله:

غـراب ينادي يـوم لا القلب عقلـه صحيح ولا الشعب الذي انصاع ملتقى

وقوله:

إذا هن ساقطن الأحاديث للفتى سقاطحصى المرجان من سلكناظم

وقوله:

فوالله لا أنساك زينب ما دعت مطوقة شجواً على غصن مطوقة شجواً على غصن وقول أبي الشيص(١):

إذا رفعت بنو الأنساب صوتاً أعادوا الجهر بالأنساب سرا

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 211.

وقول مصعب(١):

بكل فتى يميل إلى الملاهي وأصوات المثالث والمثاني وأصوات المثالث والمثاني وأطيار إذا غنتك أغنت عن ابن المارقي وعن بنان تجاوبها إذا ناحت بشجو بقهقهة القواقز والقنان وقول خالد(2):

كيف نم العنول أن خنت عهدا لم أجد من تحملي فيك بدا

وقوله:

أحادث نفساً ترتقي كل ساعة فأحبسها بين الترائب والنحر

وقوله:

ماتصل الألسن في الـ ـ وصف إلى أكثره

<sup>(1)</sup> ديوان المصابين، 330.

<sup>(2)</sup> شعرا، منسيون، 125، 144، 146، 182...

والله ما نمت بسري عبرتي إلا وقد ذهب العزاء فبانا أدعو الحبيب فليس يسمع دعوتي فأرده فيزيدني هجرانا

.. وإثراء لحيوية صورهم الشعرية المختلفة، وتقوية لآثارها المرجوة في متلقيهم - نراهم يلجأون إلى الاستعانة بالألوان، وما يوحي بها من مفردات، تأتي صراحة، أو ضمناً، تعبيراً عن إحساس ما، يختلج بصدر صاحبه، أو شعور يمور بجوانحه.. ومن أكثر الألوان تواتراً في أنحاء متفرقة من صورهم: اللون الأبيض، مزاوجة مع الأسود، أو الأحمر، وغيره، ومن أمثلة ذلك ما نطالعه في إنشادنا قول خالد(1):

ليتها أخطأت مكان السواد وأصابت مكان غير السواد

وقوله:

إذا ما بدا وجهه في الظلا م عاد به للعيون النهار

<sup>(1)</sup> شعرا، منسيون، 128، 134، 143، 147.

إلفان يكتحلان بالسهر بليا من الرقباء بالحدر

وقوله:

وقوله:

طلعت حين بدا بدر الدجى فيراها الناس شمساً وقمر

والليل وقف علينا ما يفارقنا كأنما كأنما كل وقت منه أوله

وقوله أبي حية (١):

حوراء تسحب من قيام فرعها فتغيب فيه وهو جثل أسحم فكأنها فيه نهار مشرق وكأنه ليل عليها مظلم

وقوله:

غراب كان أسود حالكياً ألا سقيا لذلك من غراب!!

شعر أبي حية، النصوص: (4، 7، 18، 29، 38)..

ليالي رأسي غـراب غداف فطيره الشيب عني فطارا

وقوله:

وبدرين بالداري كل عشية وحم المداوي كل أسحم فاحم جنباً إلى جنب قوله(١):

لبسن الموشي العصب ثم خطت به للمسن الموشي العصب ثم خطت به للمساف المطاف الخطى بدن عظام المآكم وقول خالد(2):

أما ونسيم الياسمين منضداً على وجنة فيها الشقائق والورد

وقوله:

یضاحك عطف صدغیه الـ بیاض عـلی تــورده

وقوله:

دل على شمس الضحى نوره ودلت الشمس على الظل

<sup>(1)</sup> شعر أبي حية، النص: (38)

<sup>(2)</sup> شعرا، منسيون، 122، 128، 174...

.. أما اللون الأحمر فقد استعمله هذان الشاعران، وغيرهما بكثرة، منفرداً، أو متداخلاً في غيره من الألوان كالاصفرار، والخضرة، ونحوها. مشيرين إليه بلون الدم، أحياناً، والتورد، والتفاح، والحور، أو التقرح، أو الوهج، أحياناً أخرى، كما نلحظ في قراءتنا قول أحمد ابن عبدالسلام(1):

أبكي عليك وما أنفك من حرق
يا لابساً حسناً للقلب فتانا
تفاح خدك محمر على يقق
ترعى العيون به دراً ومرجانا
وقول خالد(2):

كبد شفها غليل التصابي

بين عتب وسخطة وعذاب

كل يوم تدمي بجرح من الشو
ق ونوع مجدد من عذاب
وضياء الحجاب في سالفات
باحمرار النعيم مختضبات

(1) ديوان المصابين، 5.

<sup>(2)</sup> شعرا، منسيون، 112، 118، 126.. وينظر أمثال هذه (الصور اللونية) بالمصدر نفسه، ص 120، 129، 132، 134...

أين ما كنت من تورد خديــ ك مصوناً عـن أعين لا حظات؟!

وقوله:

رخي الطرف من وسن الرقاد قريح الجفن من ألم السهاد

وقوله:

# على أن قلبي ينشف الدمع حره وأين بقايا الدمع في وهج الجمر

.. ونلاحظ - في تأملنا بجوانب هذه الصور السمعية واللونية - مدى استفادة أصحابها من دلالات كل من المسموع، والمرئي، جنباً إلى جنب (الحركة)، و(الفعل)، و(رد الفعل) المنبعث من كل من التهييج، والانصياع، وسقاط الحصي، والرفع والإعادة، والميل، والتجاوب، والمحادثة، والوصف، والدعاء، والخطأ، والصواب، والظهور، والعودة، والاكتحال، والابتلاء، والطلوع، والاستتار، والتنضيد، والمضاحكة، والتصون، والاستدلال، والسحب، والتغييب، والتطهير، واللباس.. ونحوه، مما تطالعنا دلالاته المتوالية على صفحات صورهم الشعرية المشار إليها.

كما يشير انتباهنا خلطهم بين مكونات بعض هذه الصور الشعرية، الحركية، واللونية، والسمعية، والإيحائية، التشخيصية المختلفة، وبين بعض مكونات الروائح، والمشمومات، وبعض المأكولات والمطعومات،

والمشروبات، مما نلحظ أمثلته في مطالعتنا قول أبي حية (۱): حديث إذا لم تخش عيناً كأنه إذا ساقطته الشهد بل هو أطيب

وقوله:

حياء وبقيا أن تشبع نميمة
بنا وبكم إلا ابتلاع العلاقم
رمين فاقصدن القلوب ولن تري
دماً مائراً إلا جوى في الحيازم

وقوله:

إذا ربدة من حيث مانفحت به أتاه برياها خليل يوصله

وقوله:

ولما أبت إلا التواء بودها ولما أبت إلا التواء بودها وتكديرها الشرب الذي كان صافيا .. جنباً إلى جنب قول خالد<sup>(2)</sup>:

جرعتني غصص العتاب وجزت بي حـد التصابي

شعر أبي حية، النصوص: (4، 28، 50، 52).

<sup>(2)</sup> شعرا، منسيون، 112، 116، 125، 139، 149.

وقوله:

أنت قوتي فما يضرك لو كا ن لمن أنت قوته منك قوت؟!

وقوله:

عين هذا مما رأيت فذوقي واصبري للذي جنيت فبعدا

وقوله:

خيال من المسك والعنبـر سبانـي بطرف له أحور

وقوله:

عشیة حیائی بورد كأنیه خدود أضیفت بعضهن إلى بعض وناولنی كأساً كأن رضابها دموعی لما صد عن مقلتی غمضی

وتكشف هذه الصور الشعرية وسابقاتها عن مدى نجاح أصحابها في تشكيلها اعتماداً على ما أسلفنا الإشارة إليه من عناصر اللون، والحركة، والمسموع، والمرئي، والمطعوم، والمشروب، والمشموم.. وارتكازاً على ما نلحظه من (بناء استعاري)، و (كنائي) كان له الآثار الفعالة في تعضيد رغبات أصحابها في البوح بجانب، أو آخر، من مشاعرهم، وأحاسيسهم

التي تواكب مواقفهم الاجتماعية والنفسية، والفنية المتباينة، وخاصة ما نلحظه في تأملنا بكل من (تطويق المن، وغراب البين، ومحادثة النفس، ونم العبرات، وعودة النهار، ووقف الليل، ومضاحكة العطف، ولباس القلوب، وقصدها، وتفاح الخدود، واحمرار النعيم، وتكدير الشرب، وغصص العتاب، وتذوق العين، وسرقتها، وصبرها، وبقاء الضب، وديمومة البر، وتهدم الصخر، ولهاة الليث، وشجو الجنائز، وانصداع الشعاب، والاكتحال بالسهر، والتغيب في الشعر،...) وغيره مما نطالع أمثلته في قراءتنا كلاً من قول عبدالله بن أبي الشيص(1):

لعمرك ما سررت بسر من را ولكني عدمت بها السرورا رأيت بها القصور مشيدات على قوم يشينون القصورا إذا قيل: (البسوا) لبسوا المخازي

وقوله:

أكرم بملحود يداني إلى وجهك ياابن الكرم المحص!!

ديوان المصابين، 212 – 213، 214.

.. وإضافة إلى هاتين الصورتين الاستعاريتين/ الكنائيتين المتباينتين، يطالعنا خالد الكاتب بعشرات الصور الشعرية المرتكزة على أسس راسخة من الاستعارة، والكناية.. ومنها قوله(1):

كتبت إليك بماء الجفون وقلبي بماء الهوى مشرب فكفي تخط وقلبي يمل وعيناي تمحو الذي أكتب

وقوله:

ألبسته السقم حتى مل عائده يا سالم القلب من شوق يكابده

وقوله:

## غداً أيها القلب ما تصنع أتسبر للبين أم تجزع؟!

ومواكبة لشعراء عصرهم يعزف الشعراء الموسوسون في تشكيلهم صورهم الشعرية على وتر (الإشارة) التي نراها بإيحاء إتها، ودلالاتها الفنية على لسان جعيفران الذي شكل إحدى صوره الشعرية لمحبوبته التي ودعته مفارقة، مستوحياً من الإشارة الجسمية، والإيماء الت بالعيون، وحياً، بوصفها عناصر فنية فعالة، تعضد جوانب من أدواته التشكيلية الأخرى،

شعرا، منسيون، 109، 121، 152...

وتجسد براعة بعض المحبين، والعشاق في التغطية على محاولات الوشاة، والعذال الدءوب؛ للتفريق بينهم، وبين محبوباتهم، واستنطاق بعض أجزاء الجسم؛ للتعبير عما يدور بمخيلته، وما يختلج في صدره، ناجحاً في إبراز عناصر الحركة المصاحبة، واللون، لون الخضاب، والعينين، وغيرهما، والتوتير الكامن فيهما، وذلك بتعريجه على كل من الجمل الفعلية المعتمدة على الأفعال الماضية، كناية عن إحساسه الممرور، بمضي أيام نشوته، ولذاذته، وذهابها أدراج الرياح، وخاصة فيما نطالعه من متابعة كل من قوله: (أبدت، تولت، وخافت، وودعت، وهمت، وما نطقت، ونطقت، وأومأت، وختلت. .) وما ينبجس من كل منها من دلالات مختلفة، تجسد حالته النفسية إضافة إلى إشارته الموحية إلى الأطراف المخضبة، واستشعار أوار الخوف وحرقة البين، ووحى العينين، وختل الرقيبين، بقوله(۱):

أبدت على البين أطرافاً مخضبة

لما تولت وخافت حرقة البين وودعتني وما همت وما نطقت وإنما نطقت وحياً بعينين بلى فلو أومات نصوي بإصبعها إيماءة ختلت عنها الرقيبين؟!!

<sup>(1)</sup> شعر جعفر، 122.

وفي موضع آخر من شعره -نراه يبني بعض صور الشعرية اعتماداً على (المقابلة) التي تظهر المعنى، وتجسد الأحاسيس، وتبرز دلالاتها أمام المستمعين والقراء، قائلاً:

> يموت هـذا الـذي تـراه وكـل شيء لـه نفاد لـو كـان شيء لـه خلود خلد ذا المفضل الجواد!!

فهو يقابل بين الموت والخلود، متمنياً لو أتيح لمدوحه أن يخلد، على عكس ما يراه من الأشياء المحيطة به، مما يصيبها النفاد، معرجاً على المرادفة بين كل من الموت والنفاد، من جهة ثانية، والأسلوبين الخبري والإنشائي في كل من البيتين، على حدة، من جهة أخرى.

أما ماني فقد وصف معلماً من معالم محبوبته، التي تيمت فواده، و خلبت لبه، وقد بلغت من الترف والنعيم، والبذخ مبلغاً عظيماً، أدى به إلى عقد لسانه، وكف عن الكلام المتعارف عليه باللسان، إلى كلام آخر يباينه، كما وكيفاً، مما يأتي وحياً وإيماءً بحركات جسمه، وإشارات أعضاء جسده، وفي مقدمتها جفنا عينيه عينيها، الواهنين الساحرتين، بقوله(1):

# ومترف عـقد النعيـم لسانه فكلامـه وحـى بإيماء

<sup>(1)</sup> شعر محمد، 159.

#### وكأنما نهكت قوى أجفانه بالراح أو شيبت بإغفاء

وشكل صورة شعرية أخرى، نزع فيها إلى الكشف الشعري عن جانب من إفضائهما (هو ومحبوبته) بطرفيهما، ومناغاتها بعضهما إلى بعض في سرعة متواترة، وتنازع واقتصاص، متبادلين، وشكوى، وضراعة، ومعاناة، ولوعة، وجوى، ومرارة قائلاً(۱):

دعا طرف طرفي فأقبل مسرعا وأثر في خديه فاقتص من قلبي شكوت إليه ما لقيت من الهوى

فقال: على رسل؛ فمت, فما ذنبي؟!

ويبدو في تشكيله صورة ثالثة وقد ذاب في الطبيعة من حوله ذو باناً؛ فجمع بين (الذات) و (الآخر)، في آن، دون إحساسنا بو جود هوة، أو مساحة من فراغ بينهما، وذلك بوصفه إحدى السحب السود، مبيناً أثرها في نفسه، وقد عانت ويلات تغير محبوبته محبوبه، وصدودها صدوده، عنه، بقوله (2):

<sup>(1)</sup> شعر محمد، 171.

<sup>(2)</sup> شعر محمد، 164.

# وتــوالــتغيومها من همومي تفكرا هـكـذا حـال مـن يرى مــن حبيب تـفـيرا

.. وفي صورة رابعة نراه يتخذمن (السرد القصصي) المكثف بمبادئه المتعارف عليها في عصره، إطاراً فنياً ومادة تشكيلية، يعبر بها عن أحواله المتباينة، عاشقاً، وقد جاءه كتاب، ذات يوم من أحد أعزائه / عزيزاته، تخبره فيه أنها مشوقة لوصاله، وتواقة لقربه؛ مما أشعره بفيضان عميق من الغبطة والسرور، عجز عن إخفاء مظاهرهما عن أنظار المحيطين به، ممن دفعتهم غيرتهم منه، وحسدهم إياه إلى استلاب هذا الكتاب منه، خلسة، منغصاً عليه لحظات صفوه، وهنائه قائلاً(۱):

وعاشق جاءه كتاب
فرال عنه به العذاب
وقال: قد خصني حبيبي
بنعمة ما لها ثواب
فحق لي أن أتيه تيهاً
يقصر عن وصفه الخطاب
حتى رمته بصرف دهـر

<sup>(1)</sup> شعر محمد، 173.

عيون حساده الصلاب فاستل منه الكتاب واش بحيلة شأنها عجاب فليس يهنيه طيب عيش ولا شراب

وفي موضع آخر من شعره نراه يتسامى إلى تشكيل إحدى الصور الشعرية الكلية، أو شبه الكلية، الممتدة، لمحبوبته، جمع في أجزائها بين شتي (العناصر المرئية، واللونية، والسمعية، والحركية، والمادية والمعنوية)، التي تمتد آفاقها أرضاً، وجواً، وبحراً، وفكراً، وتخيلاً، وحساً، قائلاً(1):

وكيف صبرالنفس عن غادة

تظلمها إن قلت: طاووسة

وجرت إن شبهتها بانـة

في جنة الفردوس مغروسة

وغبر عدل إن عدلنا بها

جوهرة في البحر مغموسة

جلت عن الوصف فما فكرة

تلحقها بالنعت محسوسة

<sup>(1)</sup> طبقات الشعراء، 385

.. وتبين لنا هذه الصورة وسابقاتها -إلى أي مدى نجح أصحابها في بناء لغة شعرهم، وصوره، بناءً فنياً يواكب روح عصرهم، وما درج عليه أبناؤه من تشكيل الصور الشعرية على أسس راسخة من الموهبة الفنية، والذوق الأدبي الموروث، والثقافة الدينية، وما يتصل بها من عناصر فكرية، واجتماعية.. وغيرها..

وبعد..

فقد حاولت، في الصفحات السابقة، قدر جهدي، دراسة شعر هو لاء الشعراء، ملاحظاً في ختامها، أنهم، في مضامين شعرهم، قد تأثروا بجانب، أو آخر، مما عانوا منه، أو نسبوا إليه من وسوسة، مضطرين، أو مختارين لسبب، أو آخر، الاكتفاء، في أكثر ما وصل إلينا من شعرهم بالإنشاد الشعري أبياتاً، ونتفاً، ومقطوعات، وقصائد قصيرة.. موفرين لها، قدر طاقاتهم، من (الإيقاعية) التي واكبت روح عصرهم، أو زاناً وقوافي، ومماثلة صوتية، ونحوها من روافد الموسيقي الداخلية، التي تجاوزت حدود الأوزان والقوافي إلى غيرها من أدوات التشكيل الصوتي، والإيقاعي التي عزف على أو تارها معاصروهم...

الناشيء

### وفي بنائهم للغتهم وصورهم الشعرية لاحظت أنهم، بالقدر الذي تأثروا فيه، سلباً(1)، وإيجاباً، بعلتهم، وما واكبها من أعراض المرض/ الوسوسة،

 (1) يمكننا النظر إلى بعض ما تردد على صفحات أشعار بعضهم من مفردات، أو جمل غير مبنية البناء اللغوي السائد في عصرهم بوصفها أثراً سلبيا متعدد الاتجاهات، وتعبيرا عن للعاناة، أو العجز، أو عدم الاكتراث بالأعراف اللغوية، وغيرها مما نجد بعض دلائله بجنوح بعضهم لل استعمال (نون الوقاية)، بعد (الفعل المضارع) للختوم بالنون، بعد واو الجماعة، مما نطالعه في قول جعيفران، أو صباح الموسوس: بمجنون على عمد رأيت الناس يدعوني وقوله: أحيانا بوسواس وأيت الناس يرموني ولو كنت أخا مال أتوني بين جلاسي على العينين والراس يحبوني ويحبوني ر أن الفقر إفلاسي ويدعوني عزيزا غي (شعر جعفر، 98، 104، والفاضل، 256 - 257). ومثل هذا الحذف الاضطراري؛ لمراعاة صحة الوزنما نلحظه في قراءتنا قول جعيفران (شعره، 131): سوف أهجوك إن يقيت بشعر ليس إن قوموه قلسين يسو صدحنف (الألف) من (الفعل المضارع): (يساوي) وقلب ضمة ياه المضارعة كسرة، مراعاة لصحة الوزن وترولاً بلغته إلى أدني درجات الشعبية، في عصره. وسار على عكس ذلك في موضع آخر من شعره، مضطراً إلى إقامة صحة الوزن، بقراءة بعض الأفعال المسندة إلى تاء الفاعلة وهاء المفعولية: في: (ولدنه) و(حريته) و(أكلته)، مزيدة باد بن الناه والماه للشار إليها، بهذا الصدد، بقوله: طوثا بالكم والتهاا أم سعيد لم ولدتيه لبتك إذا جنت به مكنا حين خريته اكلتهاا (خمره، 128) ومما لاحظته، في قراش أهمارهم، ميل بعضيم تأثر أ بالمات التحريف التحقيف في تعلق بعض المفردات، مسايرة للوزن، كما تلحظ في قرابتنا كلا من قول سعدون مخففاً همزة (الترآن): تاليا للغران يتلو المعاصي اسمه في السماء: عبد عرائي وقول عبدالله بن أبي الشيص مخففاً (راي): لعمرك ما سررت بسر من را ولكني عدمت بها السرورا تبله: ورماها بالقحط والطاعون اا لعن الله سر من را بلادا وقوله بهلول، عنففا (المرآة): أضمر أن يأخذ المراة لكي ينطر عثاله فأدناها وقوله، عنففا (تبرا)، و(الصحرا) وماثلا إلى اختيار بعض المفردات الدارجة مثل (تخري)، كما فعل جعيفران من قبل: وكم تأكل وكم تخري كم فمرض وكم تيرا وكم تنقل من يفني عن يفني إلى الصحرا ومثله أبو حية الذي استعمل الفعل (باض) مع (الشيب (قائلا: (شعره، النص رقم (34): وصد الغانيات البيض عنى وما إن كأن ذلك عن تقالى وأفسد ما على من الجمال رأين الشيب باض على لداتي أما عبدالله بن أبي الشيص فقد اضطر إلى حذف (الألف) من الفعل (سأل) بقوله: له في الحواشي طرقه أبدا سحر لملك بحق الراح والرشأ الذي ولا أستبعد تأثر بهلول بتجانب، أو آخر من ذلك في اضطراره إلى تكرار لفظ الجلالة (الله) ثلاث مرات في قوله: وما لرجو سؤي الله توكلت على الله بل الرزق من الله وما الرزق من الناس (ديوان الماين، 130، 212، 224، 38، 209، 37..)، وغير ها..

والجنون، بقدر ما استفاد بعضهم، بقصد، أو بغير قصد، من عملهم بدو اوين الكتابة والإنشاء، وجنح بعضهم الآخر إلى آفاق ظليلة حانية من التصوف والزهد، وما نتج عنها -جميعاً - من أبنية لغوية و تشكيلية، عبرت عن مدى وعيهم الفني المتنامي بروح عصرهم، فجاءوا إلى الشعر، وقد (مروا على رؤوسهم ورسمهم المعهود قبل أن يوسوسوا)، على حد قول ابن المعتز (الذي أشرنا إلى فحواه في صدر هذه الدراسة.

وتبقى فرص تأكيد صحة هذه النتائج، أو نفيها، أو تعديل جانب منها مرهونة بالوقوف على صفحات مطوية أخرى من أشعار هؤلاء الشعراء، أو معاودة النظر إليها بمنهج آخر أو رؤية أخرى مغايرة.. وذلك ما نرجوه في الأيام المقبلة، بعون الله، وقضله،

وآخر دعوانا: أن الحمد لله راب العالمين.

<sup>(1)</sup> طبقات الشعراء، 384385..

#### مصادر البحث ومراجعه

#### الكتب:

- المصحف الشريف (مصحف المدينة النبوية)، طمجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة المنورة، أ 200م.
- إحياء علوم المين: أبو حامد محمد بن محمد الغزالي (ت 505هـ)، دار الغد العربي، القاهرة، بدون تاريخ: (د. ت)
- أخبار أبي تمام: أبو بكر محمد بن يحيى الصولي (ت 335هـ)، حققه / خليل عساكر وزميلاه، م التجاري للطباعة، بيروت، د. ت.
- اصطلاحات الصوفية: عبدالرزاق بن أبي الفضائل الكاشاني (ت 730هـ)، حققه / د.عبدالخالـق محمود، دار المعارف بمصر، 1984م.
  - الأعلام: خير الدين الزركلي (ت 1976م)، دار العلم للملاين، بيروت، ط 13، 1998م.
- الأغاني: أب و الفرج على بن الحسسين الأصفهاني (ت356هـ)، مركز تحقيق التراث بدار الكتب المصرية، والهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1992م.
- إلى روح الأستاذ الدكتور مصطفي مندور في نكرى رحيله: إشراف قسم اللغة العربية بكلية الآداب جامعة المنيا، دار
   التيسير للطباعة والنشر، المنيا، 2006م.
- أنس السجون وراحة المحرون: صفي الدين على بن البحري الحلبي (ت بعد 625هـ)، تحقيق / محمد أبيب
   الجابر، دار النشائر، دمشق، 1997م.
  - البحر المحيط في التفسير: أبو حيان محمد بن يوسف الأندلسي (ت 754هـ)، دار الفكر، بيروت، 1992م.
    - بلاغة الإمام موسى الكاظم: أبر جعف الكنبي، دار السفوة، ردار الهادي، بيروت، 2004م.
- البيان والتبيين أبو عثمان عصرو بن بحر الجاحظ (ت 255هـ)، تحقيق وشرح / عبدالسلام هارون، م. الخانجي، القاهرة، ط 5، 1985م.
- تاريخ التراث العربي: د. محمد فؤاد سزكين،، نقله إلى العربية /د. عرفة مصطفي، م. جامعة الإمام بن سعود الإسلامية، الرياض، 1983م.
- -- تاريخ العباسيين: حسسين بن محمد ابن وادران (ت بعد 1172هـ) تقديم وتحقيق / د. المنجي الكعبي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، 1993.
  - تاريخ بغداد: أبو بكر أحمد بن على الخطيب البغدادي (ت463هـ)، م. السلفية، المدينة المنورة، د.ت.
- تجريد الأغاني: محمد بن سالم بن نصس الله ابن واصل الحموي (ت 697هـ)، تحقيق / طه حسين وإبراهيم الإبياري، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، 1997م.
- التنكرة الحمدونية: محمد بن الحسن بن محمد بن حمدون (ت 562هـ)، تحقيق / د. إحسان عباس، م. معهد الإنماء العربي، بيروت، 1983م.
- التفسير القيم: ابن القيم الجوزية، جمعه / محمد أويس، وحققه / محمد الفقى، دار الكتب العلمية، بيروت، 1978.

- التفسير الكبير: فخر الدين بن ضياء الدين محمد الرازي (ت 604هـ)، دار الفكر، بيروت، 1981م.
- تفسير مجاهد (أبي الحجاج، ت 104هـ)، قدمه وحققه / عبدالرحمن السورتي، م. المنشورات الطمية، بيروت، د. ت.
- تلخيص البيان في مجازات القرآن: أبو الحسن الشريف محمد بن الحسين الرضي (ت 406هـ)، تحقيق / د. على مقلد، دار مكتبة الحياة بيروت، 1986م.
- ثمار القلوب في المضاف والمنسوب: أبو منصور عبدالمك بن محمد الثعالبي (ت 42هـ)، تحقيق / محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف بمصر، 1985م.
- ثمرات الأوراق: أبو بكر تقي الدين ابن حجة الحموي (ت837هـ)، صححه، وعلق عليه / محمد أبو الفضل إبراهيم، م. الخانجي، القاهرة، 1971م.
- الجامع لأحكام القرآن: أبو عبدالله محمد بن أحمد القرطبي (ت 671هـ)، مراجعة / صديقي محمد جميل، دار الفكر، بيروت، 1994م.
- حداثق الأزاهر في مستحسن الأجوبة والمضحكات والحكم والأمثال والحكايات والنوادر: أبو بكر محمد بن محمد ابن عاصم الأندلسي (ت829هـ)، تحقيق / د. عفيف عبدالرحمن، دار المسيرة، بيروت، 1981م.
- حلية الأولى اء وطبقات الأصفياء: أبو نعيم أحمد بن عبدالله الأصفهاني (ت 430هـ)،م. الخانجي، القاهرة، ودار الفكر، بيروت، 1996م.
  - خزانة الأنب وغاية الأرب: ابن حجة الحموي، شرح / عاصم شعيتو، دار الهلال، بيروت، 1987م.
- الدر المنثور في التفسير المأثور: جلال الدين عبدالرحمن السيوطي (ت 1 ا 9هـ)، دار الفكر، بيروت، 1983م.
- الديارات: أبو الحسن على بن محمد الشابشتي (ت 388هـ)، تحقيق / كوركيس عواد، دار الرائد العربي، بيروت، ط3، 1986م.
- ديوان ابن الرومي (أبي الحسن على بن العباس، ت 284هـ)، تحقيق / د. حسين نصار، دار الكتب المصرية، القاهرة، 1976م.
- سيوان الأنب: أبو إبراهيم إسحاق بن إبراهيم الفارابي (ت 350هـ)، ترتيب وتحقيق / عادل عبدالجبار الشاطى، م. لبنان ناشرون، بيروت، 2003م.
- ديوان الأعشي الكبير (ميمون بن قيس، ت 7 .هـ)، شرح وتعليق / د. محمد محمد حسين، المكتب الشرقي للنشر والتوزيم بيروت، د. ت.
- سيروان الفضل بن العباس اللهبي (ت 1 .هـ)، صنعه وحققه / مهدي عبدالحسين النجم، دار المواهب،
   بيروت، 1999م.
- ديوان رؤبة بن العجاج التميمي (ت 145هـ)، اعتني بتصحيحه وترتيبه / وليم بن الورد البروسي، دار الآفاق الجديدة، بيروت، 1980م.
- -- ديـوان محـي الدين ابن عربي (أبي عبدالله محمد بن علي، ت 638هـ)، شرح وتقديم / نواف الجراح، دار صادر، بيروت، ط 2، 2003م.

- ييوان المصابين (شعر الموصوفين بالمجانين والموسوسين في العصر العباسي): عبدالمجيد الإسداوي، مكتبة عرفات، الزقازيق، 2002م.
  - نخيرة علوم النفس: د. كمال بسوقي، مركز الأهرام للترجمة والنشر، القاهرة..
- نم الموسوسين والتحنير من الوسوسة: أبو محمد موفق الدين عبدالله بـن أحمد الجماعيلي (ت620هـ)، إعداد / أحمد حسن جابر، هدية مجلة (الأزهر)، القاهرة، نو القعدة 1404هـ.
- رائق الشهدمن شعر الدعوة والرقائق والزهد: سيد بن حسين العفافي، معاذ بن جبل، بني سويف، 2000م.
- -- سمط اللآلي شرح أمالي القالي: أبو عبيد الله بن عبد العزيز البكري الأونبي (ت 487 هـ9، تحقيق / عبد العزيز الميمني، دار الكتب الطمية، بيروت، (مصورة عن ط. لجنة التأليف، بالقاهرة).
- سن ابن ماجه (محمد بن يزيد، ت 275هـ)، تصحيح / محمد قواد عبدالباقي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، د. ت
  - سنن أبي داود (سليمان بن الأشعث، ت 275هـ)، دار الحديث، بيروت، 1969م.
- شرح مقامات الحريري: أحمد بن عبدالمؤمن الشريشي (ت 620هـ)، تحقيق / محمد أبو الفضل إبرهيم بم.
   العربية الحديثة، القاهرة، 1969م.
  - شعر آل أبي أمية الكاتب مضامينه وخصائصه الفنية: عبدالمجيد الإسداوي، دار حراء، المنيا، 1995م.
- شعر أبي حية النميري، جمع وتحقيق / رحيم ضخي التويلي، مجلة (المورد)، العراق، ج4 /4 / ربيع 1395 هـ / 1975م.
  - شعر أحمد بن يوسف الكاتب: عبد المجيد الإسداوي، دار التيسير، المنيا، 2003م.
  - الشعر العباسي تجلياته وبناؤه التشكيلي: عبدالمبيد الإسداوي، مكتبة عرفات، الزقازيق، 2002م.
- الشعر العربي المعاصر قضاياه وظواهره القنية والموضوعية: د. عز الدين إسماعيل، دار الفكر العربي،
   القاهرة، ط3، 1978م.
- شعر جعفر بن على الأنباري الشهير بجعيفران الموسوس: عبدالمجيد الإستداوي، دار التيسير، المنيا، 2003م.
- شعر محمد بن القاسم المصري الشهير بماني الموسوس: عبد المجيد الإسداوي، دار التيسير، المنيا، 2003م.
- الشعر والشعراء: أبو محمد عبدالله بن مسلم القتبي (276هـ) تحقيق / أحمد شاكر، دار المعارف بمصر،
   ط 3، 1977م.
- شعراء الصوفية المجهولون: د. يوسف زيدان، (كتاب اليوم)، م. أخبار اليوم، القاهرة، العد (319)، مارس، 1991م.
- الشعراء الكتاب في العراق في القرن الثالث الهجري: حسين صبيح العلاق، م. الأعلمي، بيروت،م. التربية،
   بغداد، 1975م.
  - شعراء بغداد منذ تأسيسها حتى اليوم: على الخاقاني، م. أسعد، بغداد، 1962م.

- الشعراء وإنشاد الشعر: على الجندي، دار المعارف بمصر، 1969م.
- الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية: إسماعيل بن حماد الجوهري (ت 393هـ)، تحقيق / أحمد عبدالغفور عطار، دار العلم للملايين، ط 3، 1984م.
  - الصحة النفسية والعلاج النفسي: د. حامد زهران، عالم الكتب، القاهرة، ط2، 1978م.
    - الطب النفسى: د. عماد الدين سلطان، دار النهضة العربية، القاهرة، 1980.
    - الطب النفسى المعاصر: د. أحمد عكاشة، م. الأنجلو المصرية، القاهرة، 1998م.
- صلبقات الشعراء: عبدالله بن المعتز العباسي (ت 396هـ)، تحقيق / عبدالستار فراج، دار المعارف بمصر، ط4، 1981م.
- طبقات الصوفية: أبو عبدالرحمن محمد بن الحسن السلمي (ت 412هـ)، تحقيق / نور الدين شريبة،م. الخانجي، القاهرة 1969م.
- -- الطبقات الكبرى (لواقح الأنوار في طبقات الأخيار): أبو المواهب عبدالوهاب بن أحمد الشعراني (ت973هـ)، ضبطه، وصححه / خليل المنصور، دار الكتب العلمية، بيروت، 1997م.
- العروض وإيقاع الشعر العربي محاولة لإنتاج معرفة علمية: د. سيد البصراوي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1993م.
- العقد الفريد: أحمد بن محمد ابن عبد ربه الأندلسي (ت 328هـ)، تحقيق / محمد سعيد العريان،م. الرياض الحديثة، الرياض، د. ت.
- عقالاء المجانين: أبن القاسم ابن حبيب النيسابوري (ت 406هـ)، تحقيق / مصطفي عاشور،م. ابن سينا،
   القاهرة، 1989م.
- العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده: أبو على الحسن بن على ابن / رشيق القبيرواني (ت456هـ)، حققه / محمد محيى الدين عبدالحميد، دار الجيل، بيروت، ط 5، 1981م.
- عيون التواريخ (وفيه من سنة 219250هـ): محمد بن شاكر الكتبي (ت 764هـ)، حققه / د. عفيف نايف حاطوم، دار الثقافة، بيروت، 1996م.
- غرائب القرآن ورغائب الفرقان: نظام الدين الحسن بن محمد القمي النيسابوري (ت 72هـ)، تحقيق / إبراهيم عوض عطوة، م. الحلبي، القاهرة، 1962م.
- غرر الخصائص الواضحة وعرر النقائص الفاضحة: أبو إسحاق جمال الدين محمد الوطواط (ت718هـ)، دار صعب، بيروت، د. ت.
- الفاضل في صفة الأنب الكامل: أبو الطيب محمد بن أحمد بن إسحاق الوشاء (ت 325هـ)، تحقيق / د. يحيى الجبوري، دار الغرب الإسلامي، بيروت، 1991م.
  - -- فوات الوفيات: ابن شاكر الكتبي، تحقيق / د. إحسان عباس، دار صادر، بيروت، 1973م.
  - في أنب أحمد بن يوسف الكاتب والشاعر: بد محمد يونس عبدالعال، بار حراء، المنيا، 986 أم.
    - قاموس الأمثال العربية التراثية: د. عفيف عبدالرحمن، م. لبنان ناشرون، بيروت، 1998م.
- القاموس المحيط: مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي (ت 817هـ)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، د. ت.

- الكامل في اللغة والأدب: أبو العباس محمد بن يزيد الثمالي المبرد (ت 284هـ)، عارضه بأصوله وعلق عليه / محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر العربي، القاهرة، د. ت.
- الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل: جار الله محمود الزمخشيري (ت 528 هـ)، دار الكتاب العربي، بيروت، د. ت.
  - الكشكول: بهاء الدين محمد بن حسين العاملي (ت 1031هـ)، دار الكتاب اللبناني، بيروت، 1983م.
- لباب التأويل في معاني التنزيل (تفسير الخازن): علاء الدين على بن محمد (ت 725هـ)، دار الفكر، بيروت،
   1979م.
- لسان العرب: جمال الدين محمد بن مكرم ابن منظور المصري (ت 711هـ)، دار صادر، بيروت، 1997م.
- لطائف الإشارات: أبو القاسم عبدالكريم بن هوازن القشيري (ت 465هـ)، حققه / د. إبراهيم بسيوني،
   الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 2000م.
- لطائف المن والأخلاق في وجوب التحدث بنعمة الله على الإطلاق: أبو المواهب الشعراني، عالم الفكر، القاهرة، ط2، د. ت.
  - مبادئ الصحة النفسية: د. محمد عبدالظاهر الطيب، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، 1994م.
- محاضيرات الأدباء ومصاورات الشعراء والبلغاء: أبو القاسم حسين بن محمد الراغب الأصفهاني (ت501هـ)، دار مكتبة الحياة، بيروت، 1961م.
- المذاكرة في ألقاب الشعراء: أبو المجد أسعد بن إبراهيم النشابي (ت 657هـ)، تحقيق / شاكر العاشور، دار الشؤون الثقافية، بغداد، 1988م.
  - المسند: أحمد بن حنبل (ت 241هـ)، المكتب الإسلامي، بيروت، د. ت.
  - مصارع العشاق: أبو محمد جعفر بن أحمد ابن السراج (ت500هـ)، دار صادر، بيروت، 1958م.
- معالم التنزيل (تفسير البغوي، أبي محمد الحسين بن مسعود الفراء، ت 516هـ)، ط. بهامش (تفسير الخازن)، دار الفكر، بيروت، 1979م.
  - معجم السمع والمسموعات: سليمان فياض،م. لبنان ناشرون، بيروت، 2000م.
- معجم الشعراء: أبو عبدالله محمد بن عمران المرزباني (ت384هـ)، تحقيق / عبدالستار فراج، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، 2003م.
  - -- معجم الشعراء العباسيين: د. عفيف عبدالرحمن، جرس برس، ودار صادر، بيروت، 2000م.
- المعجم العربي الأساسي (لاروس): المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، جامعة الدول العربية،
   القاهرة، 1999م.
  - معجم ألفاظ القرآن الكريم: مجمع اللغة العربية بالقاهرة، ط. المجمع، 1988م.
    - معجم المؤلفين: عمر رضا كحالة، دار إحياء التراث العربي، بيروت، د. ت.
  - المعجم الموسوعي في علم النفس: نور بيرسيلامي، ترجمة / وجيه أسعد، وزارة الثقافة، دمشق، 2001م.
    - المعجم الوسيط: إبراهيم مصطفي وزملاؤه، المكتبة الإسلامية، استانبول، د. ت.
    - المفردات ألفاظ القرآن: الراغب الأصفهاني، تحقيق / صفوان داودي، دار القلم، دمشق، د. ت.

- المنتخب والمختاري النوادر والأشعار: ابن منظور، تحقيق / د. عبدالرزاق حسين، دار عمار، الأردن، وم. النهبي بالقصيم، 1994م.
- المنتظم في تاريخ الملوك والأمم: أبو الفرج عبدالرحمن بن على ابن الجوزي (ت 597هـ)، دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد الدكن، 1937م.
  - موسوعة علم النفس والتحليل النفس: د. عبدالمنعم الحفني،م. مدبولي، القاهرة، 1978م.
- موسوعة علم النفس والتحليل النفسي: د. فرج عبدالقادر طبه وزمبلاؤه، دار سعاد الصبياح، القاهرة والكريت، 1994م.
  - موسيقي الشعر: د. إبراهيم أنيس،م. الأنجلو المصرية، القاهرة، 1981م.
  - الميزان في تفسير القرآن: السيد محمد حسين الطباطبائي،م. الأعلمي، بيروت، ط5، 1983م.
- النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة: جمال النين أبو المحاسن يوسف ابن تغري بردي (ت 874هـ)،
   دار الكتب العلمية، بيروت، 1992م.
- نزهة الجليس ومنية الأديب الأنيس: العباس بن على نور الدين المسيني الموسوي المكي (ت1180هـ)، م. الحيدرية، النجف، 7697م.
- نسمة السحر بذكر من تشيع وشعر: الشريف ضياء الدين يوسف بن يحيي الصنعاني (ت 1121هـ)، تحقيق / كامل سلمان الجبوري، دار المؤرخ العربى، بيروت، 1999م.
- الوافي بالوفيات: صلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي (ت764هـ)، عناية / جاكلين شوبله وعلي عمارة، دار النشر فرانز شتاينر، شتوتغارت، 1991م.
- " الوزراء والكتاب: أبو عبدالله محمد بن عبدوس الجهشياري (ت 319هـ)، حققه / مصطفي السقا وزميلاه، م. الحلبي القاهرة، ط 2، 1980م.
- الوسوسة الأسباب والآثار والعلاج من المنظور الإسلامي: فوادبن سيراج عبدالغضار، دار الفضيلة بالرياض، ودار الهدى النبوى بالمنصورة، 2004م.
- تيمة الدهر في محاسن أهل العصر: أب و منصور الثعالبي شيرح وتحقيق / د. مفيد قميصة، دار الكتب العلمية، بيروت، 1983م.

#### دوائر المعارف والمجلات:

- دائرة المعارف الإسلامية: بهلول المجنون: ماكنونالد، ترجمة / إبراهيم زكر خورشيد وزميليه، دار الشعب القاهرة، د. ت.
- مجلة (آفاق الثقافة والتراث): العلماء المنسوبون للأنبار: د. خالد المشهداني، مركز جمعة الماجد، دبي، السنة التاسعة، العدد (34) ربيع الآخر 422 هـ/ يوليو 2001م.
- مجلة (العربي) الكويتية: أبو حية النميري دون كشوت عربي قبل زميله الإسباني بقرون: عبدالستار الجواري، العدد (24)، تشرين الأول/ أكتوبر، 1960م.



تحاول صفحات هذا الكتاب من خلال المنهج الوصفي التحليلي دراسة شعر الموسوسين في العصر العباسي، من حيث مضامينه الشعرية وتشكيله الجمالي.

فنجد شعراء هذا العصر قد تأثروا بجانب آو آخر بما عانوا منه أو نُسبوا إليه من وسوسة، وجنح بعضهم الآخر إلى أفاق ظليلة حانية من التصوف والزهد. وقد اكتفوا بالإنشاد الشعري أبياتاً، ونتفاً، ومقطوعات، وقصائد قصيرة، وفق أبنية لغوية وتشكيلية، عبرت عن مدى وعيهم الفني المتنامي بروح عصرهم. وموفرين لها قدر طاقاتهم من (الإيقاعية) أوزاناً وقواية، ومماثلة صوتية، ونحوها من روافد الموسيقي الداخلية، التي تجاوزت حدود الأوزان والقواية إلى غيرها من أدوات التشكيل الصوتي، والإيقاعي التي عزف على أوتارها معاصروهم.